Antoine Arjakovsky

Das Konzept der ,Kiewer Kirche“ - ein
Weg zur Anndherung der Konfessionen
in der Ukraine'

Man kann die Ukraine als strategischen Ort fiir die kiinftige Einheit der
Kirchen bezeichnen, und dies gilt sowohl fiir die Beziehungen zwischen
den verschiedenen orthodoxen Kirchen als auch in einem noch allgemei-
neren Sinn im Hinblick auf die Verwirklichung der Einheit zwischen den
katholischen und den orthodoxen Christen. Eine wichtige Rolle spielt
dabei die griechisch-katholische Kirche: Trotz ihres schwierigen Weges
zwischen den Traditionen kénnte die Beziehung dieser Kirche zur ka-
tholischen und zu den orthodoxen Kirchen fiir die gesamte christliche
Welt beispielhaft werden.

Wihrend des Jahres 2008 gaben die Kardinile Kasper, Bertone und
Sandri mehrere wichtige Erklirungen zur 6kumenischen Bedeutung der
Ukraine ab.2 Ein weiteres eindrucksvolles Zeichen war die Konzelebra-
tion von Patriarch Bartholomaus I. und Patriarch Alexij II. im Juli 2008
in Kiew. Schlieflich fand im September 2008 in der ukrainischen Haupt-
stadt ein Kolloquium von Historikern iiber die , Kiewer Kirche® statt,an
dem Reprisentanten der drei orthodoxen Kirchen? und der beiden ka-
tholischen Kirchen, die in der Ukraine bestehen (der rémisch-katholi-
schen und der griechisch-katholischen) teilnahmen. Die Vertreter dieser
Kirchen sind darin iiberein gekommen, dass das Modell einer ,,Kiewer
Kirche® einen Weg der Versshnung zwischen den Kirchen in der Ukrai-
ne und dariiber hinaus darstellen kénnte.

Lubomyr Kardinal Husar, Groflerzbischof der ukrainischen grie-
chisch-katholischen Kirche, hat im Zusammenhang mit der Verlegung

! Bei vorliegendem Text handelt es sich um die gekiirzte Fassung eines Beitrags, der im

Herbst 2009 in franzésischer Sprache verdffentlicht werden wird.

2 www.risu.org.ua

3 Vgl. auch Nikolaus Wyrwoll: Drei orthodoxe Kirchen in der Ukraine. In: OST-WEST.
Europiische Perspektiven 2 (2001), H. 2, S. 107-118.

Der Autor ist der Direktor des Instituts fiir Okumenische Studien an der Ukrai-
nischen Katholischen Universitat in Lwiw.

Ost-West. Europaische Perspektiven 10 (2009) Heft 3 189



seines Amtssitzes nach Kiew (2005) einen Text mit dem Titel ,,Ein Volk

Gottes auf dem Land der Hiigel von Kiew* verdtfentlicht, worin er die

endzeitliche Dimension dieses ekklesiologischen Modells dargelegt hat.

Darin zitiert er bemerkenswerterweise die legendidre Ankunft des Apos-

tels Andreas an den Ufern des Dnjepr in der ,,Nestorchronik® (11./12.

Jahrhundert). Der Apostel hat, so die Chronik, folgende Worte tiber die

Entstehung der Stadt Kiew gesprochen: ,,Uber diesen Hiigeln wird der

Glanz Gottes leuchten.” Damit wird die Stadt Kiew gleichermaflen zu

einem Abbild des himmlischen Jerusa-

Alle Kirchen in der Ukraine berufen  lem, woraus sich durchaus der Anspruch

sich auf den legendiren Aufenthalt  auf eine besondere kirchengeschichtliche
des Apostels Andreas am Dnjepr. Rolle der Ukraine ableiten ldsst.

Dieser bertihmte Text wird tibrigens
von allen Kirchen, die sich als Erbe der einen einzigen Kirche von Kiew
verstehen, herangezogen und immer wieder zitiert. Erwihnt seien die
Wortevon Archimandrit Kyrill Hovorun, des Beauftragten der Ukraini-
schen Orthodoxen Kirche (Patriarchat von Moskau, UOKPM) fiir die
internationalen Beziehungen: ,In Kiew als einer heiligen Stadt ... sollten
sich die Anstrengungen aller Anhinger des christlichen Glaubens, egal
ob sie sich auf Moskau, Konstantinopel oder Rom berufen, biindeln, um
einen gemeinsamen konfessionellen Weg zu finden.“#

Die Wiederentdeckung der Griinde fiir die Teilung der Kirche
von Kiew und ihre Wege zu einer Verséhnung

Ein Blick in die Geschichte lehrt, dass sich aus dem Sitz der Metropolie
von Kiew im 14. und 15. Jahrhundert zwei legitime Kirchen herausgebil-
det haben. Es entstand eine Kirche von Kiew-Haly¢ (unter polnischer
Vorherrschaft, nach den Bestimmungen des Konzils von Florenz in dop-
pelter Kommuniongemeinschaft mit Konstantinopel und Rom; 1596
Union von Brest) und eine von Kiew-Moskau (mit dem Wunsch zur
Bewahrung der apostolisch begriindeten Verbindung mit Rom und
Konstantinopel). Beide stechen am Beginn der russischen und der ukrai-
nischen Nation. Quellen und Literatur dariiber gibt es reichlich; die
Quellen sind jedoch schwer zuginglich, oft nur fragmentarisch erhalten
und zum Teil widerspriichlich.

#  Kyrill Hovorun: Pomisna Tserkva ta Kiivska ideja. In: Materialien des Kolloquiums
tber die Geschichte der Kiewer Kirche, September 2008 (unveréffentlicht).

190



Historisch gesehen hat die Kirche von Kiew-Haly¢ als die einzige
orthodoxe Kirche das Konzil von Florenz (1439) nicht verworfen; auch
in Kiew selbst hielt man noch lange an der Idee einer Einigung mit der
romischen Kirche fest. So sandte die orthodoxe Metropolie Kiew im
Jahre 1644 e¢in Memorandum nach Rom mit Bitte um eine Wiederverei-
nigung der Kirchen - die Bitte blieb jedoch unbeantwortet. Seither ent-
wickelten sich die Kirchen immer weiter
auseinander.

Seit sich die Ukraine von Russland
getrennt hat und der Europiischen Uni-
on annihert, ist der Fihrungsanspruch
des Moskauer Patriarchats tiber die or-
thodoxe Welt bei den ukrainischen or-
thodoxen Christen in die Kritik geraten. Allerdings andert das nichts
daran, dass Moskau weiterhin als , drittes Rom® anerkannt wird. Die
griechisch-katholisch ukrainische Kirche, die mehr als fiinf Millionen
Glaubige umfasst und lange Zeit als ein Stachel in den 6kumenischen
Beziehungen betrachtet wurde, hat inzwischen auch in orthodoxer
Sicht eine interessante Entwicklung genommen. Uber die Bedeutung der
Unionvon Brest (1596) haben in den letzten Jahren zahlreiche Konferen-
zen stattgefunden. Besonders hingewiesen sei auf die Konferenz von
Velehrad (2007), die auf eine hundertjahrige Tradition zuriickblicken
kann, denn bereits 1907 trafen sich dort erstmals Vertreter der romisch-
katholischen und der griechisch-katholischen Kirche wie auch orthodo-
xe Theologen zum Gesprich auf der Basis der gemeinsamen Wurzeln in
der Tradition der heiligen Brider Kyrill und Method. In den dreifliger
Jahren des letzten Jahrhunderts bildeten die Kongresse von Velehrad das
grofite 6kumenische Forum in Mittel- und Osteuropa.

Im Anschluss an die Konferenz von 2007 haben die anwesenden
romisch-katholischen, griechisch-katholischen und orthodoxen Repri-
sentanten (die meisten von ihnen kamen aus der Ukraine) folgenden
Text® angenommen, der fiir den neuen Geist der Versohnung aus der
Praxis heraus spricht. Er sei in Auszligen zitiert:

»Im Geist der Griinder der Bewegung von Velehrad und angesichts
der notwendigen Einheit der westlichen und &stlichen Kirchen, die sich
wesenhaft griinden auf dem untrennbaren Leib Christi, appellieren wir
an die Christen Europas der verschiedenen Traditionen:

In der ersten Halfte des 20. Jabrbun-
derts bildeten die Kongresse von Ve-
lebrad das grofite okumenische Fo-
rum in Mittel- und Osteuropa.

5 Franzosischer Text unter www.ucu.edu.ua/fr

191



* das wechselhafte Zeugnis mit Respekt und Solidaritit anzuerken-
nen und nicht zu gestatten, dass es Auflerungen und Veroffent-
lichungen gibt, die zu gegenseitigen Verletzungen fiihren ...,

® den Geist in der Tradition der Heiligen Kyrill und Method im
Sinne der Gemeinschaft der Katholiken und Orthodoxen anzure-
ZETuais

 verschiedene Projekte sozialer und karitativer Art zu organisieren,
die sich der Unterstiitzung gesellschaftlich benachteiligter Men-
schen wie zum Beispiel der Immigranten und Kranken widmen; ...

* cine angemessene Haltung im Blick auf die besonderen pastoralen
Bediirfnisse von Mischehen herzustellen, damit die betroffenen
Christen voll am Leben der Kirche teilnehmen konnen;

* Respekt im Blick auf die Wiirde der Person und den Wert des
menschlichen Lebens in all seinen Stufen zu entwickeln, von der
Empfangnis bis zum nattirlichen Tod;

e im Blick auf die Neuevangelisation Europas an allen entsprechen-
den gemeinschaftlichen Aktionen teilzunehmen, wobei besonders
auf eine Teilnahme der Jugend an geistlichen Konferenzen und Ge-
betsvereinigungen hingewirkt werden soll;

¢ jede Art von wechselseitigem Proselytismus zu vermeiden, der die
Glaubigen eher verwirrt, und statt dessen fiir vertiefte Kenntnis der
gegenseitigen Traditionen zu sorgen ...“

Bleibende Verletzungen

Die zeitgendssische Ekklesiologie, die sich auf das Zweite Vatikanische
Konzil und die Siebte Vollversammlung des Okumenischen Rates in
Canberra 1991 beruft, ist durch den Begriff der Koinonia (Communio,
Gemeinschaft) geprigt. Trotz der Verschiedenheiten der Kirchen soll
der wesentliche Schritt in Richtung einer Einheit durch das Wirken des
Heiligen Geistes erfolgen. So bewegt man sich in der christlichen Welt
langsam weg von einer strikt institutionellen, soziologischen und politi-
schen Vorstellung der Kirche in Richtung einer Gemeinschaft der Taufe,
Eucharistie und Pastoral.

Allerdings sind die Folgen politischer Einwirkung auf die Kirche wei-
terhin schmerzhaft. Die damit verbundene Frage des ,.kanonischen Ter-
ritoriums®, auf dem nur eine Kirche ein Existenzrecht hat, bleibt ambi-
valent. Stalin befahl 1944, die griechisch-katholische Kirche in der

192



UdSSR aus diesem Grunde zu vernichten (Pseudo-Synode von Lwiw,
Mirz 1946). Die Wiedererrichtung dieser Kirche mit drei Diézesen zwi-
schen 1990 und 1993 wurde nichtsdestotrotz von der UOKPM als Af-
front betrachtet, was bis heute die gegenseitigen Beziehungen belastet.
Dartiber hinaus bildet die Frage des ,kanonischen Territoriums® auch
einen Streitpunktinnerhalb der orthodoxen Kirchen der Ukraine, wobei
bei den Abgrenzungsversuchen historische Argumente mit herangezo-
gen werden.

Ansétze gemeinsamen Handelns im sdkularen Umfeld

Auch wenn es die Kirchenoberen oft nicht wahrhaben wollen: IThre Vor-
stellung von Bedeutung und Einfluss der ukrainischen Kirchen ent-
spricht nicht der Wirklichkeit. Die Religiosititin der Ukraine duflert sich
de facto in einer extremen Schwiche christlicher Praxis. So haben nach
einem Bericht der Presseagentur RISU nur ein Prozent der Einwohner
von Kiew, ca. 33.000 Personen, 2006 die Weihnachtsgottesdienste be-
sucht.6 Mit Geoffrey Wills, dem Vizerektor der Ukrainischen Katholi-
schen Universitiat der Ukraine, muss man festhalten, dass die Ukraine
eher ein Land christlicher Tradition als ein Land christlicher Lebenspra-
xis darstellt.

Eine Chiffre dafiir, wie weit und in welchem Ausmaf die Traumati-
sierung in der ukrainischen Gesellschaft reicht, ist die Zahl der Abtrei-
bungen: Jedes Jahr finden nach statistischen Angaben des ukrainischen
Gesundheitsministeriums ca. 260.000 Abtreibungen statt, und das bei
einer Bevolkerung von etwa 47 Millio-

nen Menschen. Da die Dunkelziffer ver-  pije tikraine ist eber ein Land christ-
mutlich doppelt so hoch liegt, kann man  Jicher Tradition als christlicher Le-
von einer schweren demografischen Kri-  benspraxis.

se sprechen. Verschirft wird die Situati-

on durch die Emigration vieler junger, gut ausgebildeter Menschen, so-
dass das Land regelrecht ausblutet.” Gleichzeitig entstehen grofle
Diasporagemeinden in Westeuropa, womit sich die religiose Landkarte

In der iiberwiegend griechisch-katholischen Westukraine waren die Zahlen allerdings
wesentlich hoher, in manchen Orten iiber 30 Prozent.

7 Vgl. dazu Andrij Waskowycz: Armut in der Ukraine. In: OST-WEST. Europiische
Perspektiven 7 (2006), H. 2, S. 102-107.

193



Europas verindert und man immer weniger von einer klaren Trennung
von orthodoxen und katholischen Einheiten sprechen kann. Schliefflich
verindern sich die religiésen Strukturen auch in der Ukraine selbst. Die
Politik der Russifizierung in Wolhynien, die vor einem Jahrhundert be-
gann, hat diese in der Westukraine gelegene Landschaft zu einer Bastion
der Orthodoxie gemacht. Umgekehrt hat die Deportation von unierten
Christen in die Region von Donezk unter Stalin dazu gefiihrt, dass in
dieser ostlichen Region der Ukraine iiber 600.000 Gliubige der grie-
chisch-katholischen Kirche leben.

Die Ukraine zeigt sich als religios vielfiltig, jedoch auch gespaltenes
Land. Dennoch besteht kein Grund zur Resignation. Die ,,orangene Re-
volution® hat gezeigt, dass die Mehrheit der Ukrainer den Wunsch ha-
ben, sich in der einen ,Kiewer Kirche® wieder zu vereinigen, die ihrer-
seits mit den ,drei Rom® in Gemeinschaft sein sollte. Selbst in den Ge-
genden, in denen die UOKPM dominiert, stimmten bis zu 85 Prozent
der Bevolkerung fiir den demokratischen Prasidentschaftskandidaten.
Gemeinsam erinnerte man 2005 an die Opfer des Holodomor, der durch
das sowjetische Regime in den dreifliger Jahren ausgelsten Hungerkata-
strophe in der Ukraine.

Natiirlich gibt es Riickschlige, sowohl im Kleinen als auch im Gro-
fen. Dennoch ist die Anniherung zwischen den katholischen und ortho-
doxen Christen inzwischen etwas ganz Alltagliches. Ebenso nehmen die
Fille einer Konzelebration zwischen Geistlichen der orthodoxen auto-
kephalen Kirchen und des Patriarchats von Kiew zu; einige Bischofe der
UOKPM haben sogar den Wunsch nach Autokephalie, also Selbststin-
digkeit von Moskau, geauflert.

Schlieflich fithren die Arbeiten der verschiedenen 6kumenischen In-
stitutionen (etwa der Katholischen Universitit der Ukraine mit dem im
Juni 2005 gegriindeten Institut fiir Okumenische Studien) dazu, die
Kenntnis iiber die verschiedenen theologischen Traditionen zu vertiefen
und damit eine Anniherung zwischen den Fachleuten zu verstirken.
2005 wurde auferdem eine Ukrainische Christliche Universititsgesell-
schaft vom Institut fiir Okumenische Studien in Lwiw und vom St. Cle-
mens-Zentrum in Kiew gegriindet. Diese Gesellschaft steht weltweit al-
len offen, die sich fiir die ukrainische ekklesiologische Frage und damit
fir das Thema , Kiewer Kirche® interessieren.

Aus dem Franzisischen iibersetzt von Christof Dahm.

194



