Bella Szwarcman-Czarnota

Als Judin in Polen - die Landschaft nach
der Schoah

Immer, wenn ich mit einem Auslinder spreche, wird unweigerlich die-
selbe Frage gestellt: ,, Wie viele Juden leben in Polen?“ Es gibt wohl keine
schwierigere Frage, und die Antwort darauf hingt von vielen Faktoren
ab, vor allem davon, wen wir als Juden anerkennen. Ich gehe mit dieser
Frage aber anders um und lasse all jene unberticksichtigt, die noch nicht
erfahren haben, dass sie Juden sind, sowie jene, die von ihrer Herkunft
wissen, sie aber nicht aufdecken, aber auch jene, die sich zwar ihrer
jiidischen Wurzeln bewusst sind, sich im Grunde aber nicht dafiir inter-
essieren.

Ich beriicksichtige also ausschlieflich diejenigen, die die jidische Ge-
meinschaft in Polen bilden, d. h. Menschen, die sich als weltliche oder
religiose Juden erkliren, die an Ereignissen, Veranstaltungen oder Tref-
fen teilnehmen, die das jiidische Leben in Polen ausmachen.

Bei den letzten statistischen Untersuchungen haben sich lediglich
1.100 der Befragten zur jiidischen Nationalitit bekannt. In Wirklichkeit
kann man die Zahl der Juden in Polen viel hoher ansetzen, jedoch nicht
hoher als 5.000. Die Tatsache, dass sich nicht alle als Juden bekennen, hat
verschiedene Griinde, vor allem jenen, dass es fiir viele Personen schwer
ist, sich eindeutig zu definieren. Da man
nicht sagen kann ,,Ich bin zugleich Jude  Polen, einst das Land mit der grofSten
und Pole, ziehen sie es vor, bei der pol-  jiidischen Gemeinschaft Europas, hat
nischen Nationalitit zu bleiben. Esistal-  beute nur noch wenige Tausend jiidi-
lerdings auch méglich, dass viele noch sche Biirger.

Angst haben. Vielleicht ist es keine grofie

Angst, vielleicht nur die Furcht vor Antisemitismus, die selbst 60 Jahre
nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges und der schwierigen unmittel-
baren Nachkriegszeit immer noch prisent ist.

Bella Szwarcman-Czarnota studierte Philosophie und Romanistik an der
Universitdt Warschau. Sie ist Redakteurin der jiidischen Monatszeitschrift ,, Mi-
drasz® sowie Autorin mehrerer Biicher zu jidischen Themen. AufSerdem arbei-
tet sie als Ubersetzerin aus dem Franzosischen, Russischen und Jiddischen.

Ost-West. Europaische Perspektiven 9 (2008) Heft 3 187



Wie dem auch sei, man muss der Wahrheit in die Augen schauen und
sagen: 3.000, 5.000, selbst 6.000 ist eine kleine Zahl, sogar eine sehr gerin-
ge, wenn wir sie mit der Zahl der Juden vergleichen, die zwischen den
beiden Weltkriegen in Polen lebten. Damals gab es in Polen ca. drei
Millionen Juden. Sie lebten sowohl in Grofi- als auch Kleinstidten, den
Schtetl, in denen sie oft die Mehrheit der Einwohner ausmachten.

Entgegen den bis heute verbreiteten Auffassungen waren lingst nicht
alle Juden Kommunisten. Man konnte sagen, dass es unter den Kommu-
nisten viele Juden gab, doch die meisten Juden traten ganz unterschied-
lichen politischen Parteien bei — von der konservativen ,,Agudat Israel”
tiber verschiedene linke und rechte zionistische Gruppierungen bis hin
zur sozialistischen Partei ,Bund“1.

Die Juden hatten noch nicht einmal eine gemeinsame Sprache — die
religiosen Juden verwendeten zu liturgischen Zwecken das Hebriische,
und in dieser Sprache versuchten sich auch die Zionisten auszudriicken.
Der grofite Teil der judischen Bevélkerung verstandigte sich auf Jid-
disch, wobei die einen von ihnen flieflend Polnisch sprachen, wihrend
sich andere wiederum kaum auf der Strafle verstindigen konnten.
Schliefflich gab es eine Gruppe von so genannten Polen jiidischer Ab-
stammung, die weder Hebriisch noch Jiddisch konnten, da sie im Alltag
Polnisch sprachen, oft seit vielen Generationen.

Was also konnte eine so heterogene Gruppe verbinden? Vor allem der
Antisemitismus. Die wachsende Intoleranz bertihrte alle Juden, selbst
die Assimilierten. In den dreifliger Jahren wurde sie sogar amtlich
eingefiihrt: An den Universititen wurde den Juden teilweise oder ganz
verboten, an einigen Fakultiten zu studieren (numerus clausus oder nu-
merus nullus). Es wurde auch ein so genanntes ,, Bankghetto® (getto faw-
kowe) geschaffen — die Juden durften nur Binke im hinteren Teil der
Hoérsile benutzen. Es ist hier jedoch anzumerken, dass manche Dozen-
ten aus Solidaritit mit den Juden die Vorlesungen im Stehen hielten.
Doch kann man nicht schweigend iibergehen, dass die Studenten
judischer Herkunft kérperlich von Jugendlichen angegriffen wurden,
die nationalistischen Gruppen angehorten und keine jiidischen Studen-
ten in die Universititen lassen wollten.

Der immer niher riickende Krieg gegen das nationalsozialistische
Deutschland rief Angst und Schrecken hervor, doch mit Sicherheit ver-

I Vgl. dazu die Hinweise im Beitrag von Monica Riithers (oben S. 170) und im Beitrag

von Uri R. Kaufmann (oben S. 177).

188



mutete niemand, welche Ausmafie die Katastrophe annehmen wiirde.
Einigen wenigen gelang es, manchmal auch nur durch Zufall, Polen vor
dem Kriegsausbruch zu verlassen.

Nach der Kapitulation Warschaus fillten sich die nach Osten
fithrenden Straflen mit Fliichtlingen. Darunter befanden sich jiidische
Kommunisten, die in die gerade von der Sowjetunion besetzten Gebiete
flohen. Diese hatten wohl die klarste

Vorstellung von den zukiinftigen Ereig-  Tyotz baser Vorabnungen vermutete
nissen. Sie waren es auch, die spater die 7939 niemand, welche Ausmafe die
grofite Zahl der Uberlebenden der Scho-  Katastrophe annebmen wiirde.
ah bildeten.

In dieser Gruppe befanden sich auch meine Eltern, die Schwestern
meiner Mutter und Freunde. In der Sowjetunion erwartete sie keinesfalls
ein ruhiges Leben. Im Gegenteil: Sie erlitten Hunger, Misshandlungen,
cine korperlich erschépfende, die menschliche Kraft beinahe
iibersteigende Arbeit, manchmal auch Gefangenschaft. In der Sowjet-
union hatten sie jedoch zumindest eine Uberlebenschance, in Polen noch
nicht einmal diese. Es konnte nur ein Wunder geschehen. Und Wunder
gab es. Juden fanden Unterschlupf mit sarischen Papieren®, in Ver-
stecken. Die meisten, die Juden gerettet haben, sind Helden, die ihr Le-
ben und das ihrer Familien riskierten, denn das Verstecken von Juden
wurde riicksichtslos mit dem Tod bestraft. Den Juden wurde manchmal
nur aus einem einzigen Grund geholfen, wegen der Moglichkeit, sich zu
bereichern. Es ist kein Geheimnis, dass sich nur diejenigen retten konn-
ten, die relativ gut assimiliert waren, polnische Freunde hatten und gut
Polnisch sprechen konnten.

Nach dem Kriegsende kamen einige Juden aus ihren Verstecken her-
aus, andere kehrten aus dem Ausland zuriick. Warum kehrten sie
zuriick? ,Ich kehrte zuriick, kehrte zuriick mit dem ersten Transport.
Vielleicht hat jemand iiberlebr, vielleicht begegne ich jemandem... Es gab
so eine irrationale, unterbewusste Hoffnung. Hier lebte ich, von hier bin
ich weggegangen, hierher musste ich zuriickkehren® — schreibt Marek
Sznajderman, einer von denen, die aus dem Osten zuriickkamen.

Der Migrationsprozess endete allerdings nicht von einem Tag auf den
anderen. Pogrome, Uberfille, Feindschaft seitens ehemaliger Nachbarn,
die Enthiillung der schrecklichen Wahrheit, dass keiner von den Ver-
wandten iiberlebt hatte, dringten einige zu einer neuen Reise. Meistens
wanderten sie nach Paldstina aus (der Staat Israel entstand erst 1948). Da
dies nichtimmer auf legalem Weg méglich war, reiste man oftillegal aus.

189



Auf der einen Seite gab es also Juden, die versuchten, innerhalb von
judischen Gemeinschaften zu tiberleben, auf der anderen Seite jedoch
auch solche, die danach strebten, ginzlich in der polnischen Gesellschaft
aufzugehen. Obwohl auch Ausnahmen vorkamen, kann man allgemein
sagen, dass Juden, die aus der Sowjetunion zuriickkehrten, sich
bemiihten, die Strukturen des jidischen Lebens aus der Vorkriegszeit
wieder aufzubauen. Juden dagegen, denen es gelungen war, in Polen ,,auf
der arischen Seite” zu iiberleben, mieden eher den Kontakt mit dem
judischen Milieu. Die meisten dnderten ihre Namen, einige hatten sich
taufen lassen und nahmen den neuen Glauben von ganzem Herzen an, da
sie zu Recht der Auffassung waren, nur dank der Taufe iiberlebt zu
haben. Ihren Kindern erzihlten sie tiber ihre Herkunft und ihr Schicksal
wihrend des Krieges meistens nichts. Sie lebten bis zu ihrem Tod mit
diesem unausgesprochenen Trauma.

Juden, die aus der Sowjetunion zuriickkamen, wurden nicht mit offe-
nen Armen empfangen. Der Transport, mit dem meine Eltern fuhren,
wurde an der Grenze von Bauern begriifit, die Stocke in den Hinden
hielten. Sie riefen: ,,Wir liefern ihnen die Kohle, und sie liefern uns Ju-
den! Die Ziige aus dem Osten wurden in die ,,wiedergewonnenen Ge-
biete® geleitet, vor allem nach Niederschlesien. Meine Eltern wurden
nach Schweidnitz (Swidnica) geschickt. Dort entstand — hnlich wie an
anderen Orten —ein Jiidisches Komitee, in dem alle jiidischen politischen
Parteien vertreten waren. Es tiberrascht, wie grof} der Lebenswille und
die Lebensenergie derjenigen war, die gerade noch eine schreckliche Ka-
tastrophe tiberlebt hatten, oft als einzige in ihrer Familie! Innerhalb von
kaum einem Jahr baute man sich eine neue Existenz auf, auch wenn dies
auf der Stelle eines anderen, vertriebenen Lebens geschah.

Die wiederkehrenden Juden hatten

Die 1945 zuriickkebrenden Juden damals das Gefiihl, mit der Riickkehr
wurden nicht mit offenen Armen  nach Polen eine richtige Entscheidung
empfangen. getroffen zu haben. Wir diirfen nicht ver-
gessen, dass die meisten von ihnen entwe-

der Kommunisten oder Menschen mit linker Anschauung waren. Sie

hatten deshalb die Hoffnung, dass das neue Polen ein gerechtes Land

ohne alle nationalen Antagonismen sein wiirde. Sie glaubten, hier Vor-
aussetzungen vorzufinden, um ihre Kultur, die jiddische Kultur, zu pfle-

gen. Es entstanden jiidische Schulen, Kindergirten, Internate, Hand-
werksgenossenschaften und sogar landwirtschaftliche Genossenschaf-

ten. Auch ein Kulturleben mit Theatertruppen und Chéren entwickelte

190



sich. Die entstehenden Strukturen hatten einen demokratischen Charak-
ter: Sie wurden von allen politischen und gesellschaftlichen Trigern mit-
gestaltet. Werkstitten wurden eingerichtet, es entstand ein Verband von
Handwerkern und Heimarbeitern, denen Startkredite erteilt wurden.
Fiir Kriegsbeschidigte wurden Arbeitsplitze geschaffen.

Aber es wurde auch heftig gestritten, es gab scharfe politische Ge-
gensitze und zwischenmenschliche Konflikte. Nach dem Judenpogrom
in Kielce? wanderten viele jiidische Biirger aus, dennoch blieben bei-
spiclsweise in Schweidnitz noch rund 3.000 Juden. In anderen kleineren
und grofleren Stidten Niederschlesiens war die Situation dhnlich.
Uberall fiihrte nach 1948 der Totalitarismus dazu, dass das politische
Leben eindimensional wurde: Die politischen Parteien wurden ausge-
schaltet, die Religion wurde allmahlich zu einer Randerscheinung. Aller-
dings entstand eine zentrale jiidische Organisation — die Sozial-Kulturel-
le Gesellschaft der Juden in Polen, die ihre Zweigstellen tiberall dort
hatte, wo es grofiere jiidische Gemeinschaften gab. Selbstverstindlich
wurden auch grofie jiidische Institutionen gegriindet: der Verlag ,,Idisz
Buch®, der bis 1968 bestand, sowie das Jiidische Historische Institut, das
es bis heute gibt. Aus der Vielfalt der Zeitungen und kulturellen Zeit-
schriften sind nach 1950 nur zwei Titel erhalten geblieben: ,,Folks-Szty-
me“ sowie ,,Jidysze Szriftn®.

Im Zuge der nichsten Auswanderungswelle nach 1956 schrumpfte
die jiidische Gemeinschaft deutlich. Warum wanderten damals einige
Tausend Juden aus Polen aus, wo es doch eine Entstalinisierung gab und
man hoffen konnte, dass sich die Situation entspannen wiirde? Der her-
vorragende Schriftsteller Henryk Grynberg schrieb: ,In diesem Land
bedeutet Freiheit die Freiheit, antisemitische Parolen zu verbreiten.”

Ziemlich viele Juden, die Polen verlieflen, gingen nach Israel. Trotz-
dem gab es immer noch etwas aufzubauen und Menschen, mit denen man
aufbauen konnte. Jiidische Schulen gab es noch in Breslau, Lodz und
Stettin. Interessanterweise existierte eine jidische Schule in Warschau
nur sehr kurz, und zwar bis 1950. Die letzten zwei Jahre wurde diese
Schule von meiner Mutter geleitet. Warum wurde die Schule so schnell
geschlossen? In Warschau lebten die meisten Juden, die zwar nicht im-

2 Am 4. Juli 1946 wurden in der polnischen Stadt Kielce tiber vierzig polnische Juden
ermordet. Das Massaker von Kielce veranlasste viele Juden zur Flucht aus Polen. Die
Hintergriinde des Pogroms wurden nie endgiiltig gekldrt, eine juristische Aufarbeitung
fand bis heute nicht statt (Anm. d. Redaktion).

191



mer ihre Herkunft leugneten, aber entschlossen waren, ,Karriere (zu)
machen® und befiirchteten, dass der ,nationalistische Partikularismus®
sie daran hindern wiirde, wenn sie ihre Kinder auf eine jiidische Schule
schicken wiirden. Aber auch in Warschau versammelte man sich in der
Sozial-Kulturellen Gesellschaft der Juden, wo es kulturelle Veranstal-
tungen gab, ein Laienchor sang und jeden Samstag die in ganz Warschau
berithmten Tanzabende fiir Jugendliche stattfanden.

Eine sehr wichtige Rolle spielten die jiidischen Ferienlagerfiir Kinder.
Sie fanden gleichzeitig in mehreren Ferienorten in Polen statt, wohin
Kinder aus verschiedenen Einrichtungen kamen. Auf diese Weise ent-
standen dauerhafte Freundschaften, die bis heute anhalten. Was lernten
die Kinder und Jugendlichen dort? Vor allem erfuhren sie etwas iiber die
weltliche jiddische Kultur: Lieder wurden gesungen und Theaterstiicke
auf der Grundlage von klassischer jiidischer Lyrik und Epik aufgefiihrt.
Es war allerdings streng verboten und verpont, Verbundenheit zum Staat
Israel zu auflern. Als wir einmal am 22. Juli, der im kommunistischen
Polen Nationalfeiertag war, neben den weiff-roten polnischen Fahnen
eine weifl-blaue mit dem Davidstern aufhingten, wurden wir von der
Ferienlagerleitung streng ermahnt. Man muss bedenken, dass in Polen
die gleichen auflenpolitischen Richtlinien galten wie in der Sowjetunion.

Die letzten Ferienlager gab es 1967, gleich nach dem Sechstagekrieg.
Damals schon klangen die Worte Wladystaw Gomutkas unheilschwan-
ger, als er sagte, die Juden seien in Polen eine ,fliinfte Kolonne“. Dies war
der Auftaktzu einer endgiiltigen Abrechnung mit den Juden, die dannim
Mirz 1968 stattfand. Unter dem Vorwand des Kampfes gegen den Zio-
nismus wurden Juden von den Hochschulen und anderen Arbeitsstellen
verdrangt. Auch jiidische Kommunisten fiihlten sich dadurch gekrinkt,

denn sie meinten, all ihre Krifte fiir den

Das Jabr 1968 bedeutete das Ende der Aufbau eines gerechten Systems einge-
grofien jiidischen Gemeinschaft in  Setzt zu haben, jetzt aber verbannt zu
Polen. werden. Thre Ideale und ihr Glaube zer-
fielen.

Im Zuge der Ereignisse von 1968 wanderten ca. 20.000 Juden aus

Polen aus. Es blieb nur die Zeitung ,,Folks Sztyme*, die wegen Leser-

mangel zu einer Wochenzeitung umgewandelt wurde. Alle jiidischen
Schulen wurden geschlossen. Das herausragende Jiidische Theater, das

nach Ester Rachel Kamiriska benannt wurde, leerte sich — die berithmte

Ida Kaminiska wanderte aus, gefolgt von den bedeutendsten Schauspie-

lern. Die Theaterleitung wurde von Szymon Szurmiej iibernommen.

192



Aktuell besteht die Mehrheit der Theatertruppe aus waschechten Polen,
die in Sprachkursen Jiddisch lernen.

Das Jahr 1968 bedeutete das Ende der grofien jiidischen Gemeinschaft
in Polen, das Aus fir die Kleinstidte, wo man auf den Strafen Jiddisch
horen konnte. Andererseits wurde das Jahr 1968 fiir viele junge Leute aus
vollig assimilierten Familien mit judischen Wurzeln der Anfang eines
neuen Wegs. Einige von ihnen erfuhren erst jetzt von ihrer Herkunft. Sie
begannen, die Geschichte, Tradition und Religion ihrer Nation
grindlich zu erforschen, was ihnen zu Hause verwehrt worden war.
Diese Bewegung verwandelte sich zehn Jahre spiter in eine ,,Fliegende*
Jidische Universitit. Junge Leute und solche in den besten Jahren fingen
an, jidische Feste zu feiern und ihre Identitit zu unterstreichen.

Esist ganz natiirlich, dass sich diese neue ,Renaissance® innerhalb der
judischen Gemeinschaft auf die Religion stiitzen musste. Denn wie an-
ders kann man zu seinen eigenen Wurzeln gelangen, wenn man weder die
Sprache noch die Geschichte der eigenen Vorfahren kennt? Die damalige
Sozial-Kulturelle Gesellschaft der Juden in Polen spielte eine ,,Uber-
lebensrolle®, insbesondere in der Provinz. Wihrend sie in Warschau vor
allem éltere Leute versammelte, waren die entsprechenden Klubs in klei-
neren Stidtchen der einzige Ort, wo sich Juden unter ihresgleichen tref-
fen konnten. Nachdem Polen dann 1989 seine Unabhingigkeit wiederer-
langt hatte, verstirkte sich die kleine jiidische Gemeinschaft, vor allem in
religiéser Hinsicht. Der Unterricht wurde durch Rabbiner gewihrleis-
tet, die vor allem aus den USA und Israel kamen. Wir haben gemeinsam
einen judischen Kindergarten eingerichtet, der durch die Roland S. Lau-
der-Stiftung unterhalten wird. Zurzeit werden von der Stiftung aufler-
dem zweijiidische Schulen (in Warschau und Breslau) sowie die jiidische
Monatszeitung ,,Midrasz“ unterstiitzt.

Die jetzige Situation ist selbstver-  apoh 7989 setzte cine zaghafte Wie-
standlich nicht mit der von vor 1968 zu derbelebung des jiidischen Lebens
vergleichen, und zwar nicht nur im Hin- ¢4,

blick auf die Zahlen. Jiddisch ist eigent-

lich keine lebendige Sprache mehr: Nur akademische Kreise beschiftigen
sich noch mit ihr. Die Gemeinschaft ist nicht stabil, denn die Mitglieder
kommen und gehen. Das in den neunziger Jahren aktive jiidische Ver-
trauenstelefon hat zwar bewirkt, dass sich Menschen der Gemeinschaft
anschlossen, die gerade von ihrer Herkunft erfahren hatten. Mit der Zeit
ist ein betrichtlicher Teil von ihnen wieder ausgetreten: Es ist schwer,
sich ganz wie ein Jude zu fithlen, wenn man 30 oder 40 Jahre lang Pole

193



war, oft sogar Katholik. Diejenigen, die ein Leben nach den Geboten des
orthodoxen Judentums wihlen, lernen alles von Anfang an; der Preis ist
manchmal der Bruch mit der bisherigen Familie. Einige ziehen um und
suchen sich eine grofiere religiose Gemeinschaft, die ihnen stirkeren
Halt bietet. Es ist auch nicht klar, in welchem Grad die Kinder der neu
konvertierten Juden den Weg ihrer Eltern werden gehen wollen. Interes-
sant ist, dass es in den letzten Jahren in Polen Menschen gab, die manch-
mal keine jlidischen Wurzeln hatten und trotzdem formal zur jlidischen
Religion tibergetreten sind.

Die jiidischen Religionsgemeinden vereinen selbstverstindlich nicht
nur religiése Juden. So wie bereits vor dem Krieg ist eine Gemeinde vor
allem eine K6rperschaft mit sozialen Aufgaben. Mitglied einer jlidischen
Gemeinde kann deshalb jeder werden, der ein jiidisches Elternteil hat
und sich zu keiner anderen Religion als zur jiidischen bekennt. Die mei-
sten Gemeindemitglieder sind Ungliubige, die mehr oder weniger die
Tradition pflegen. In den letzten Jahren besteht auch - eher als ein Verein
und nicht als eigene Gemeinde — ,,Bejt Warszawa“, wo sich regelmaflig
Juden der liberalsten Form des Judentums treffen. Der Hauptrabbiner in
Polen, Michael Schudrich, gehort allerdings der orthodoxen Richtung
an.

In Polen ist das Interesse an der jiidischen Kultur (Literatur, Musik,
Theater) ziemlich groff. Bemerkenswert ist, dass dieses Interesse parallel
zu einem relativ hohen Grad an offenem Antisemitismus besteht, der
allerdings bis vor kurzem sogar innerhalb der judischen Gemeinschaft
vernachlissigt worden ist. Es kann sein, dass diejenigen, die als Polen
aufgewachsen sind, ohne sich ihrer eigentlichen Herkunft bewusst zu
sein, die Anzeichen des Antisemitismus nicht wahrgenommen haben, da
er sich nicht gegen sie richtete. Seit den Diskussionen um Jan Tomasz
Gross’ Buch ,,Angst“3 merken selbst die grofiten Optimisten, dass sich
der noch vor kurzem breite Kreis der Anhinger eines Dialogs verkleinert
hat, und zwar auf der polnisch-katholischen Seite. Ein Dialog wird dann
wieder moglich und erfolgreich sein, wenn die Kirche mit der Vergan-
genheit abgerechnet hat und sich kritisch mit ihrer historisch bedingten
Rolle bei der Festigung antisemitischer Haltungen auseinandersetzt.

Den Hunger nach jiidischer Kultur stillen unter anderem zahlreiche
judische Kulturfestivals, die nicht mehr nur in Krakau stattfinden, son-

3 Vgl. dazu auch das Interview mit Piotr Pazifiski (unten S. 230-232).

194



dern auch in Warschau und in vielen kleineren Stidten. Sie rufen ver-
schiedene Getiihle hervor, dhnlich tibrigens wie die meisten Massen-
veranstaltungen, die von Natur aus nicht immer auf héchstem Niveau
stehen. Viele Darsteller, geschweige denn Teilnehmer, sind keine Juden,
weshalb die Frage nach dem Sinn solcher Veranstaltungen entsteht. Man
kann aber nicht damit rechnen, dass Juden ihre Kultur pflegen und unter
Juden verbreiten werden. Wir sind einfach zu wenige, und die Demogra-
phie ist erbarmungslos.

Wir sollten uns freuen, dass es Polen gibt, die sich fiir unsere gemein-
same Vergangenheit interessieren. Aber wir miissten sie auch dahinge-
hend schulen, dass die Popularisierung unserer Kultur sich nicht in ver-
einfachten Formen ausdriickt, die einfach auf Unkenntnis oder
Vervielfiltigung von Stereotypen zuriickzufiihren ist. Dies wird sowohl
fir Juden als auch fiir Polen von Vorteil sein.

Aus dem Polnischen von Zenona Choderny-Loew.

195



