Monica Ruthers

Ostjiudische Vielfalt in einer multikulturellen
Umgebung

Versuch einer Annaherung

Im jiidischen Verstindnis spannt sich die eigene Geschichte zwischen
zwei grundverschiedenen Zugingen: In heilsgeschichtlicher Perspektive
bewegen sich die Juden zwischen der Zerstorung des Tempels um das
Jahr 70 unserer Zeitrechnung, nach der sie vertrieben wurden, und der
erwarteten Ankunft des Messias, der das jiidische Volk wieder ins gelob-
te Land fiihren wird. Die Diaspora gilt als Phase dazwischen, als Zeit der
Erwartung und Vorbereitung. Mit der jidischen Aufklirung entstand
um 1800 auch ein weltliches Geschichtsverstindnis, das die judische Ge-
schichte als Teil der allgemeinen Geschichte begriff und den Grund fiir
eine moderne jiidische Nationalgeschichte legte. Die Aufklirungsbewe-
gung entstand in Deutschland und fand im frihen 19. Jahrhundert auch
Anhinger in Osteuropa.

Als die deutschen Juden die ,,Ostjuden® ,wiederentdeckten®, sahen
sie nur die armen und traditionell religios lebenden Schichten: nach 1880
die russisch-jiidischen Emigranten im Berliner Scheunenviertel und im
Ersten Weltkrieg die jiidische Bevolkerung an &stlichen Kriegsschau-
plitzen. Die ,,Ostjuden” im ,Kaftan“ erschienen den um Assimilation
bemiihten ,,Westjuden® einerseits als Bedrohung fiir den eigenen, eman-
zipierten Status, andererseits aber als verlockend unbeschadet in ihrer
jidischen Identitit. Wihrend Forschung und Publizistik je nach Per-
spektive die ,Riickstindigkeit, ,, Traditionsverbundenheit® oder ,,mys-
tische Frommigkeit“ der osteuropiischen Juden betonten, gab es in Ost-
europa schon lingst eine wachsende Schicht von Kaufleuten, Unterneh-
mern und Intellektuellen, die weit herum kamen, Fremdsprachen be-
herrschten und sich als jiidische Europier verstanden, was sie auch in
Kleidung und Lebensstil ausdriickten.

Monica Riithers ist Ostenropahistorikerin an der Universitit Basel. Thre Ar-
beitsschwerpunkte sind jiidische, sowjetische und postsowjetische Geschichte,
Metropolenforschung und visuelle Kultur.

Ost-West. Européische Perspektiven 9 (2008) Heft 3 163



Juden im 6stlichen Europa

Dic ersten Juden wanderten zwischen dem 11. und dem 14. Jahrhundert
aus dem Rheinland in den ostmitteleuropaischen Raum ein, meist als
Folge von Verfolgungen und Vertreibungen. Polen-Litauen war im 14.
und 15. Jahrhundert ein aufsteigendes Weltreich, wo es allerdings nur
Adel und Bauern gab, ein Handel und Wirtschaft treibendes Element
fehlte. Polnische Konige luden die Juden ein, sich als Hindler im
Kénigreich niederzulassen, und statteten sie mit den entsprechenden
Privilegien aus. Neben den Juden kamen auch Deutsche, Italiener, Schot-
ten und Armenier, die sich aber rasch assimilierten — im Gegensatz zu
den Juden, die im Alltag weiterhin ihren mittelhochdeutsch-jiidischen
Dialekt sprachen und ihre Traditionen pflegten.
Die jiidischen Gemeinden hatten autonomen Status. Die Gemeinde,
die Kehilla, wurde von einem Rat angeschener Minner geleitet, dem
Kahal. Dieser stellte den Rabbiner ein, sorgte fiir den Betrieb des Ritual-
bades und vertrat die Gemeinde nach auflen. In den Gemeinden gab esin
der Regel eine Begribnisbruderschaft sowie Vereine fir Wohltatigkeit,
Kranken-und Armenpflege. Jede Gemeinde unterhielt ein Lehrhaus und
finanzierte das religiose Studium einiger talentierter junger Minner.
Die giinstigen Rahmenbedingungen fiihrten im 16. Jahrhundert zu
einer Bliite jlidischer Wissenschaft und Kultur unter der Krone Polen.
Wirtschaftlich hatten die Juden eine Mittlerfunktion zwischen Stadt und
Land, Adel und Bauern. Sie handelten mit Rohstoffen wie Honig,
Wachs, Leinen, Fellen und Holz oder arbeiteten als Verwalter der
Adelsgiiter. Als Handler und Hausierer sicherten sie den Austausch
von Gilitern zwischen Stadt und Dorf. Die Zwischenposition war aller-
dings nicht ungefihrlich, vor allem in
Im 16. Jabrbundert fiibrten die giins- Konfliktsituationen. Zur Katastrophe
tigen Rabmenbedingungen zu einer kam es im 17. Jahrhundert in der von Po-
Bliite jiidischer Wissenschaft und  len beherrschten Ukraine, als sich die
Kultur unter der Krone Polen. Kosaken unter dem Hetman Bogdan
Chmelnickij erhoben. Sie trafen auf den
polnischen Giitern nicht die polnischen Adligen an, gegen die sich ihr
Zorn richtete, sondern nur deren Gutsverwalter und Statthalter, die Ju-
den. Die Schitzungen belaufen sich auf 200.000 Todesopfer. Diese Er-
eignisse waren ein Schock, der sich langtristig auf die Mentalitit und die
geistig-religiose Entwicklung der judischen Gemeinden Osteuropas
auswirken sollte.

164



Von Dauer war eine mystisch-religiose Bewegung, die in dieser Zeit
ihren Anfang nahm, bis heute stark geblieben ist und das Klischeebild des
»Ostjuden” prigt: der Chassidismus. Begriindet wurde der Chassidis-
mus von Israel Baal Schem Tov, dem ,,Meister des guten Namens®, einem
Wunderheiler und Prediger, der 1700-1760 in Podolien, einer in der heu-
tigen Westukraine gelegenen Provinz, lebte. Er verbreitete die mysti-
schen Geheimlehren der Kabbala und eine emotionale Beziehung zu
Gott, bei der Inbrunst, Frommigkeit und Ekstase im Zentrum standen.
Hier formulierte sich ein Gegensatz zur rationale Aspekte betonenden
talmudischen Tradition der strengen Gesetzesauslegung, die ihr Zen-
trum im litauischen Wilna hatte. In Wilna lehrte im 18. Jahrhundert der
berithmte Talmudist Elijah Ben Salomon Salman von Wilna (1720-1797).
Sozialer Status war im Judentum immer mit religioser Gelehrsamkeit
verbunden gewesen, doch der Chassidismus sprach nun mit dem Postu-
lat der echten Frommigkeit der reinen Gelehrsamkeit den Machtan-
spruch ab. Es kam zu heftigen Konflikten in den Gemeinden, sogar zu
blutigen Auseinandersetzungen zwischen den beiden religiosen Stro-
mungen, bis hin zu gegenseitigen Denunziationen bei der nichtjiidischen

Obrigkeit.

Die rechtliche Stellung der Juden in Russland, Kongresspolen
und dem Habsburgerreich nach den Teilungen Polens

Nach einer Periode der Schwiche des Konigreichs Polen-Litauen teilten
Preulen, Osterreich und Russland dessen Gebiete im spiten 18. Jahr-
hundert unter sich auf, wobei der Léwenanteil der litauischen, weif3-
russischen und ukrainischen Provinzen an Russland fiel. Damit lebte
erstmals eine grofle Zahl jidischer Untertanen unter russischer Herr-
schaft. Katharina die Grofle traf alle Mafinahmen zur Integration der
Juden in die von ihr angestrebte Stindegesellschaft im Sinne eines
aufgeklirten Absolutismus. Sie wurden 1783 und 1785 dem neu konsti-
tuierten Stand des ,,Birgertums“ zugeordnet und konnten an der stadti-
schen Selbstverwaltung mitwirken. Fir die Juden brachte der Integra-
tionsversuch allerdings eher Nachteile; der Verlust des dauerhaften
Wohnrechtes auf dem Land tberwog die Vorteile der rechtlichen
Gleichstellung. Die Zwangsumsiedlung raubte vielen die Existenz-
grundlage. Sie durften sich nicht auflerhalb ihrer bisherigen, durch die
Teilungen erworbenen Siedlungsgebiete im russischen Reich niederlas-

165



sen. Zweck dieser Mafinahme war der Schutz der Moskauer Kaufleute
vor der judischen Konkurrenz.

Ziel der zaristischen Regierung war die Assimilation der jiidischen
Bevolkerung durch Verbote und Anreize. Die Statuten von 1804 und
1835, die den Status der Juden regeln sollten, forderten den Besuch
offentlicher Schulen, erlaubten den Juden jegliches Handwerk und Han-
del, verboten aber die Schankpacht. Der Ansiedlungsrayon blieb beste-
hen, die Gleichberechtigung wurde an die Bedingung der Assimilation
gekntipft: Juidische Akademiker, Groflkaufleute und ausgebildete Hand-
werker erhielten 1859 ein reichsweites Siedlungsrecht, worauf jiidische
Gemeinden in Moskau und St. Petersburg entstanden. Die stindische
Integration scheiterte aber. Die grofie Mehrheit der Juden schickte ihre
Kinder weiterhin in die religiosen Schulen. Der Kahal bestand im Grun-
de auch nach seiner Abschaffung 1844 weiter. Seine Funktionen tiber-
nahmen die weiterhin bestehenden Begribnisbruderschaften. Diese
wurden 1882 ebenfalls verboten, existierten aber heimlich fort.

Beim Wiener Kongress 1815 wurde das so genannte ,,Kongresspolen®
als halbautonomes Konigreich Polen der russischen Regierung zur Ver-
waltung unterstellt. Die polnisch-russische Judenpolitik wollte die Ju-
denaus ihrer wirtschaftlich-sozialen Sonderstellung und kulturellen Ab-
geschiedenheit herausholen und zu ,niitzlichen® Biirgern erziehen. Der
Kahal, Symbol jiidischer Autonomie, wurde 1822 abgeschafft. Informell
iibernahmen auch hier die Begribnisbruderschaften wichtige Funktio-
nen der Gemeindeverwaltung. Die rechtliche Gleichstellung der Juden
erfolgte im Jahre 1862. Polen hatte damit unter russischer Herrschaft
eine weit fortschrittlichere Judengesetzgebung als Russland selbst. Der
Hauptgrund dafiir lag in der Befiirchtung, die Juden kdnnten sich mit
den Polen gegen die russische Obrigkeit verbinden. Im Gegensatz zu
Galizien und der Bukowina, aber auch im Gegensatz zu Litauen und
Weiffirussland, war Kongresspolen ethnisch nicht gemischt, sondern ver-
stand sich immer als nationale Einheit, wenn auch seit den Teilungen
unter russischer Fremdherrschaft.

Die Region Galizien befand sich seit 1772 unter 6sterreichischer
Oberhoheit. 1772 bildeten die Juden 9,6 Prozent der Gesamtbevol-
kerung, die in Westgalizien mehrheitlich aus Polen und in Ostgalizien
aus Ruthenen (Ukrainern) bestand. Allerdings sank der jiidische Anteil
durch Abwanderung nach Wien oder weiter nach Westen. Das Tole-
ranzpatent Josephs II. von 1782 hob Kopfsteuer und Ghettos fiir Juden
auf und gestand ihnen Gewerbefreiheit zu, war aber an Bedingungen

166



gekniipft. Bis 1848 verfolgte die osterreichische Judenpolitik drei
Hauptziele: Verminderung der Anzahljiidischer Untertanen durch Tau-
fe, Germanisierung und Assimilation, ,Produktivierung® der Juden
durch Verbot ,unproduktiver” Berufszweige wie Pacht und Handel
sowie weitere Mafinahmen, die der Angleichung an andere Bevolke-
rungsgruppen dienen sollten.

Im Verlauf des 19. Jahrhunderts verarmten breite jiidische Schichten
in Polen, Russland und Galizien infolge der schwierigen rechtlichen Stel-
lung, Vertreibung aus den Dérfern und
der Industrialisierung, die den Verdrin-  Aus einer Vielzahl von Griinden ver-
gungswettbewerb in den Stidten ver- ~ armten im 19. Jabrbunderte breite
stirkte. Nur wenige konnten von der  Jjidische Bevolkerungsschichten.
fortschreitenden Industrialisierung pro-
fitieren und als Unternehmer oder Fabrikanten, Bankiers, im Eisenbahn-
und Telegrafenbau, als Besitzer von Brauereien, Ziegeleien oder Zucker-
fabriken zu Reichtum gelangen.

Mythos Schtetl: Topographie im 18. und 19. Jahrhundert

Das Schtetl ist der geradezu mystifizierte Erinnerungsort des osteuro-
piischen Judentums. Jedes Schtetl war anders, hatte seine eigenen
Spezialititen, Kuriosititen, Typen, Klatschtanten und Tyrannen. In der
Vielzahl ihrer Stereotypen sind sie sich als diffuse ,versunkene Welt*
doch wieder untereinander dhnlich. Trotz dieses Vorbehaltes kann man
sich viele polnische Kleinstidte im 19. Jahrhundert, eigentlich bis 1939
folgendermafien vorstellen:

Im Zentrum befand sich der Marktplatz, ein manchmal abschussiger,
ungepflasterter Platz, auf dem ein- oder mehrmals wochentlich Markt
gehalten wurde. Wo sonst Ziegen und Géanse weideten und Kinder spiel-
ten, hielten dann Bauern und Hindler ihre Waren feil. Um den Markt-
platz herum standen ein- bis zweigeschossige Bauten aus Stein, Hauser
wohlhabender Biirger, die Kirche und das Rathaus. Die tibrigen Hauser
und oft auch Kirchen und Synagogen waren aus Holz. Im Schtetl brannte
es hiufig, denn Feuerwehren gab es erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts.
Manchmal waren die Gehwege mit Holzplanken belegt, aber in den
meisten Orten gab es keinen solchen Luxus, und die ungepflasterten
Plitze, Straflen und Wege wurden bei Regen zu Schlammgruben.

Die Bewohner des Schtetls waren iiberwiegend jidisch. Sie waren

167



Hindler, Bicker, Lehrer, Wassertriger, Schuster, Schneider. An der
Peripherie des Stidtchens lebten je nach Gegend polnische, ukrainische
oder litauische Familien mit halbbiuerlichem Lebensunterhalt. Wenn
Markt war, kamen die Bauern mit ihren Produkten. Die judischen
»Dorfgeher”, die unterwegs gewesen waren, um stadtische Handwerks-
erzeugnisse auf den Dorfern zu verkaufen, kamen mit den bauerlichen
Produkten zuriick und brachten sie auf den Markt. An judischen Feier-
tagen kamen die ,,Jischuvniks“ ins Schtetl, die Juden, die auf den Dérfern
verstreut als Schankpachter, Mithlenpichter oder Pichter von Fisch-
weihern und Obstgarten lebten. Sie konnten sich wegen der Entfernung
den Synagogenbesuch nur ab und zu leisten, ihre Kinder wuchsen wie
Bauernkinder auf, ohne eine judische Schule zu besuchen. Die Schtetl-
bewohner blickten auf sie herab, ,Jischuvnik® war ein Schimpfwort.

Pfeiler jiidischen Lebens

Wie sah das kulturelle Uberdauern des Judentums in der Diaspora im
Alltag aus? Die Pfeiler jiidischen Lebens waren Religion, Familie und die
soziale Organisation. Religion und Alltag waren im jiidischen Leben eng
verwoben. Diejudischen Feste fanden in der Familie statt, die Frau berei-
tete die besonderen Speisen, der Mann leitete die Zeremonie. Die Feste
bezogen sich als zyklische, ritualisierte Erinnerung auf das Dasein zwi-
schen Tempelzerstorung und Ankunft des Messias. Die Heilige Schrift
war die Siule, an der sich das jidische Leben entlang rankte. Neben der
Heiligkeit der Schrift, des Wortes Gottes, das streng und exakt in Ab-
schriften tiberliefert wurde, standen immer die Kommentare und Ausle-
gungen dieser Schrift. Die Schriftgelehrten genossen in der jiidischen
Gemeinde hochstes Ansehen. Die Autoritit der einzelnen Gelehrten
brachte eine hohe Flexibilitit mit sich, weil die Rechtsprechung und
Auslegung der Gebote nicht wie in der katholischen Kirche zentral fi-
xiert wurde, sondern von angesehenen Rabbinern den lokalen oder zeit-
bedingten Gegebenheiten angepasst werden konnte.

Das Talmudstudium war Mittel zum sozialen Aufstieg, eine Karriere
als Talmudgelehrter das Ziel jedes mannlichen Lebens. Jeder kleine Jun-
ge lernte, die Heilige Schrift zu lesen. Ziel der Eltern war, nicht zuletzt
des sozialen Prestiges wegen, ein moglichst intensives Studium der
Sohne. Handwerkliche Berufe waren weniger angesehen als solche, bei
denen man , Kopfchen® brauchte, z. B. der Handel. Ganz unten auf der

168



sozialen Skala der Berufe standen Schuster und Schneider —solche Berufe
in der Familie schadeten dem Prestige und schrinkten die Auswahl
moglicher Ehepartner ein. Die Eheschlieflung wirkte sich auf den Status
der beiden beteiligten Familien aus. Ein guter Lerner war auf dem Hei-
ratsmarkt begehrt. Hier traf sich die Heiratspolitik mit dem kulturellen
Fortbestand. Die Ehen wurden von den Eltern mit Hilfe der Institution
des Heiratsvermittlers arrangiert. Ein
wohlhabender Vater suchte fir seine
Tochter einen gelehrten Mann, dessen
weiteres Studium er dann finanzierte.
Die Ehen wurden frith geschlossen, und
zur Mitgift gehorte die Unterbringung
des jungen Paares im Haus der Brauteltern wihrend drei bis fiinf Jahren.
Dann war die Griindung eines eigenen Haushaltes vorgesehen. Arme
Leute hofften auf kluge Schne, wihrend Tochter, die eine Mitgift erfor-
derten, grofle Sorge bereiteten. Die Heirat der Gelehrten mit den Rei-
chen war ein wichtiger Faktor im jiidischen Gemeindeleben. Diese
Gruppe bildete die Elite.

Diese Heiratspolitik herrschte im Schtetl bis ins 19. Jahrhundert hi-
nein vor. Die biuerliche Bevolkerung derselben Gegenden hingegen hei-
ratete, wie es auch in Westeuropa tiblich war (Eheerlaubnis erst fiir
Meister, Anerbenrecht), mit Mitte oder Ende zwanzig. Im 18. und 19.
Jahrhundert wuchs die jiidische Bevolkerung stark an, sodass viele Men-
schen keine Lebensgrundlage mehr hatten und eine Massenauswande-
rung einsetzte, die seit den 1880er Jahren Millionen in die USA, nach
Siidamerika und Stidafrika brachte.

Arme Leute waren weniger dazu verpflichtet, die religiosen Gebote
zu befolgen, als die Reichen. Die ,,Frauen und die einfachen Leute® bil-
deten eine eigene Kategorie, auch was Kenntnisse und Pflichten anging.
Die Frauen mussten nicht tiglich in der Synagoge beten, vielmehr waren
sie aufgrund ihrer hiuslichen Pflichten davon enthoben. Armere Leute,
Tagelohner und Wassertriger etwa, konnten kaum lesen und schreiben.
Insgesamt unterschied sich die jiidische Bevélkerung dennoch von der
biuerlichen Umgebung durch einen hoheren Alphabetisierungsgrad.

Im jiidischen Alltag herrschte eine weitgehende Geschlechtertren-
nung. Strafle und Markt gehorten beiden Geschlechtern, das Haus war
der Frau zugeordnet, die Synagoge den Minnern. Die Frauen hatten hier
nur einen abgetrennten Raum, meistens eine Empore, fiir sich, die hiufig
noch durch einen Vorhang oder ein Gitter vom Minnerraum abgetrennt

Aus der Verbindung der Gelebrten
mit den Reichen bildete sich die Elite
der Gemeinden.

169



war. Die kleinen Jungen kamen mit drei oder vier Jahren in den Cheder,
die jiidische Religionsschule. Hier verbrachten sie etwa zehn Stunden
taglich. Der Schuleintritt bedeutete den Ubertritt von der Frauen- in die
Minnerwelt. Sie lernten eine Sprache, die die Mutter nicht verstand, und
begleiteten den Vater in die Synagoge. Mit Madchen durften sie nicht
mehr spielen. Diese blieben zu Hause und halfen der Mutter im Haus-
halt. Unterricht erhielten sie bei der Frau des Lehrers oder beim Dorf-
schreiber.

Innerhalb dieses normativen und ,idealen® Rahmens entwickelte sich
eine grofle innerjiidische Vielfalt, die mit regionalen Unterschieden wie
auch schichtspezifischen Lebensweisen, religiosen Ausrichtungen und
Stadt-Land-Unterschieden zusammenhing.

Aufklarung

Im 19. Jahrhundert wurde die traditionelle Ordnung durch die Verbrei-
tung der jiidischen Aufklirung, der sogenannten Haskala, erschiittert.
Diese hatte ihren Ursprung bei Moses Mendelssohn (1729-1786) in Ber-
lin und kam tiber Kaufleute und Gelehrte in den Osten. Sie erlebte zwi-
schen 1820 und 1880 ihre Hochbliite in Osteuropa. Die Haskala sprach
der Religion ihre Hauptrolle ab und propagierte die kulturelle Integra-
tion in die Umgebung. Zwischen Aufklirern und Anhingern der Tradi-
tion brachen heftige Kontroversen aus. Dafiir verringerte dieser Konflikt
den Gegensatz zwischen den Chassidim und ihren talmudischen Geg-
nern. Die Chassidim integrierten sich und erhielten Positionen in den
Gemeinden. Die Aufklirung, die die Religion als Machtlegitimation in
der Gemeinde bedrohte, wurde zum gemeinsamen Feind.

Regionale Unterschiede

Zum geistigen Zentrum der Haskala in Osteuropa wurde das litauische
Zentrum jiidischen Denkens, Wilna. Von hier gingen in der Folge auch
andere innovative Impulse aus. Nicht Assimilation stand dabei im Vor-
dergrund, sondern eine neue jiidische Kultur mit Hebriisch als Natio-
nalsprache. Im Umbkreis des Wilnaer Rabbinerseminars fanden sich die
ersten jiidischen Anhinger der sozialistischen Idee, in Litauen entstand
diejiidische Arbeiterbewegung, der ,Bund*; auch die fithrenden ostjiidi-

170



schen Zionisten stammten von hier. Dabei orientierten sich die Auf-
klarer zunichst an der deutschen, spiter an der russischen Literatur und
Kultur. Litauen blieb weitgehend von Aufstinden und Pogromen ver-
schont, sodass den Juden hier gréfiere Erschiitterungen erspart blieben
und sich die geistig-kulturelle Entwicklung stetig vollzog.

In Polen machten sich die neuen geistigen Stromungen innerhalb des
Judentums spiter bemerkbar als in Litauen, obwohl es niher an
Deutschland lag. Warschau wurde nie zu einem Zentrum der Aufkla-
rung wie Wilna oder Lemberg. Die Mehrzahl der polnischen Juden
gehorte stidtischen Mittel- und Unterschichten an. Die Stidte mit ho-
hem jiidischem Bevélkerungsanteil lagen inmitten eines bauerlichen
Umlandes. Insgesamt war die Kluft zwischen der assimilierten Elite und
den breiten nicht akkulturierten Schichten besonders grof3.

In Galizien war der Chassidismus von einer religiosen Stromung zur
Mehrheitsausrichtung weiter Bevolkerungsteile geworden. Das lag an
der besonderen sozialen Konstellation im galizischen Judentum: In den
Handelszentren wie Brody gab es eine kleine Schicht wohlhabender
Kaufleute mit Bildungsmoglichkeiten und internationalen Kontakten,
die zu Anhingern der jiidischen Aufklirung wurden; die grofle Masse
der drmeren und ganz armen Juden in den lindlichen Gebieten setzte
jedoch ins Diesseits keine groflen Hoffnungen mehr. Thnen bot der
Chassidismus einen Ausweg und die Moglichkeit, im gemeinsamen Ge-
bet und Feiern wenigstens einen Vorgeschmack jenseitiger Freuden zu
gewinnen. In kleineren Stidten mussten sich die Rabbiner mit dem Ein-
fluss der ortlichen Zaddikim, der charismatischen chassidischen Fiihrer,

abfinden.

Sakularisierung und Aufbruch

Die Frauen hatten zwar keinen Anteil an religiosen Debatten, waren aber
im Alltag von deren Auswirkungen ebenso betroffen wie die Ménner.
Jiidische Miadchen wurden immer unzufriedener mit ihrem Ausschluss
vom geistigen Leben und strebten im 19. Jahrhundert danach, das Gym-
nasium zu besuchen. Im Gegensatz zu ihren Briidern mussten sie nicht
den Talmud studieren. So lernten sie Sprachen und lasen begeistert die
Biicher, die die Aufklirer mitbrachten, etwa die Werke Friedrich von
Schillers und August von Kotzebues. Infolge des laufenden Akkultura-
tionsprozesses stieg das Heiratsalter in mittleren und gréfieren Stadten

171



auf 18 bis 20 Jahre, sodass Zeit blieb fiir eine hohere T6chterbildung,
Lektiire und Triume, aber auch fiir eigene Pline und Rebellion.

Uberall entstand eine wachsende Schicht von Juden, die sich assimi-
lieren wollten und hofften, durch Anpassung auch Anerkennung zu er-
reichen. Vor allem in grofleren Stidten bildete sich eine biirgerliche
jiidische Schicht, der auch Holzhandler und Unternehmer aus kleineren
Orten angehorten. Sie orientierte sich an stadtischen, biirgerlichen, west-
lichen Vorbildern. Im Sommer besuchten jiidische Familien die

: mondinen europiischen Badeorte und

Die Pogrome in Russland bedeuteten ~ brachten von dort die letzte Mode mit.
fiir die meisten Juden das Ende aller  Auch die Minner begannen, sich westlich
Integrationshoffnungen. nklcilon
In den drmeren Schichten war die Re-
ligiositit ebenfalls einer Erosion preisgegeben. Viele Juden verlieflen ihre
Schtetl und zogen in die grofien Stadte, wo Modernisierung und Indu-
strialisierung eine bessere Existenz versprachen. In den Elendsquartieren
von Warschau, Lodz, Minsk oder Wilna legten sie die alten Bindungen
des Glaubens langsam ab. Im sich schnell industrialisierenden Russi-
schen Reich entstand ein neues jiidisches Proletariat. Hier fanden die
neuen Bewegungen der Sozialisten, der , Arbeiter-Bund“ und die Zioni-
sten ihre Anhinger.

1881 fiel Zar Alexander I1. einem sozialrevolutioniren Anschlag zum
Opfer, an dem auch eine Jiidin beteiligt war. Die darauf folgenden wie-
derholten Pogrome - ein von der russischen Regierung gefordertes Ven-
til fiir die nichtjidische Bevolkerung — sind auch Auswirkung der
schlechten wirtschaftlichen und sozialen Bedingungen. Fiir die meisten
Juden bedeuteten diese Exzesse das Ende aller Integrationshoffnungen,
denn bis dahin hatten aufklirerisch gesonnene Juden erwartet, sich in
Russland dhnlich wie in den anderen europaischen Staaten integrieren zu
konnen und die Biirgerrechte zu erhalten.

Um die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert herrschten im Judentum
Osteuropas aber nicht nur Schrecken und Enttiuschung, sondern auch
Aufbruchsstimmung, ein Gefithl von Hoffnung und Wandel. Die tradi-
tionelle Lebensweise wurde als nicht mehr zeitgemafl betrachtet. Ver-
schiedene Alternativen boten sich an, neben sozialistischen oder natio-
nalen Bewegungen auch die Auswanderung nach Paldstina oder Ameri-
ka. Zwischen 1880 und 1914 verlieffen rund zwei Millionen Juden den
osteuropiischen Raum.

172



Vielfalt, Wandel und Anpassung als Wesensmerkmale

Als viele so genannte ,Ostjuden® um 1900 ihre Heimatregionen aus
wirtschaftlicher Not und wegen gewalttitiger Verfolgungen verlieffen,
erschienen sie ihren assimilierten Glaubensgenossen im westlichen Eu-
ropa als homogene, beingstigende dunkle Masse. Auch sie selbst emp-
fanden sich in der neuen Umgebung als zueinander gehorig. Thre inter-
nen Differenzen schrumpften in der Konfrontation mit dem neuen Um-
feld. Schon bald bildeten sich an den neuen Wohnorten ,Landsmann-
schaften, in denen sich die Juden eines Schtetls oder einer Region zu-
sammenfanden und ihre Traditionen pflegten.

Der Lokalpatriotismus, der sich in den Landsmannschaften aus-
driickte, bestand schon in Osteuropa. Das Zugehorigkeitsgetiihl des
Einzelnen bezog sich auf die eigene Gemeinde, das cigene Schtetl. Dazu
zihlte fiir die Minner auch die spezielle religiose Ausrichtung — die Ge-
betsbruderschaft, zu der man gehorte, oder die Gruppe von Anhingern
eines bestimmten chassidischen Rabbis. Eine wichtige Rolle spielten fiir
das Zugehorigkeitsgefithl auch der heimische Dialekt des Jiddischen, die
regionale Variante der jidischen Art, sich zu kleiden, Bart und Haare zu
tragen, und die Kopfbedeckung. Frauen waren nicht in Gebetsgemein-
schaften, sondern in Nachbarschaft und Familienzusammenhang einge-
bunden.

Das ostjiidische Siedlungsgebiet war multikulturell, vielsprachig und
cthnisch gemischt. Die Ostjuden lebten inmitten von Vélkern, die sichin
Sprache, Religion und Kultur unterschieden und von denen viele began-
nen, um Unabhingigkeit und politischen Einfluss zu kimpfen. Dort, wo
die Juden inmitten rivalisierender Nationalititen lebten, gerieten sie
hiufig ungewollt in Konflikte. Sie selbst orientierten sich in der Regel
nicht an den bauerlichen, sondern an den stidtischen und einflussreiche-
ren nationalen Kulturen, erst an der deutschen, spiter zunehmend auch
an der polnischen und der russischen. Vielerorts reprisentierten sic die
stidtische Schicht schlechthin. Sie waren das ,Biirgertum® im Schtetl,
deswegen hatte man sie ja nach Osteuropa geholt. Die erste ,weltliche*
Sprache, die sich die frithen jiidischen Aufklirer zu Beginn des 19. Jahr-
hunderts aneigneten, war die deutsche, da das Jiddische ohnehin als deut-
scher Dialekt galt. Dieser Umstand hatte auch Einfluss auf die eher zur
Akkulturation neigenden jiidischen Kaufleute. Zwischen 1848 und 1870
waren die assimilierten Juden im westlichen Galizien beispielsweise an
der deutsch-biirgerlichen Kultur Wiens orientiert, wihrend sie inmitten

173



einer Uberwiegend polnischen Bevélkerung lebten. In den folgenden
Jahrzehnten machte sich eine stirkere Neigung zur Polonisierung be-
merkbar, was dazu fithrte, dass in manchen Lemberger Familien die El-
tern untereinander noch deutsch, die Kinder aber bereits polnisch spra-
chen. Die Juden im &stlichen Galizien waren dagegen von ruthenischen
Bauern umgeben und neigten eher zur polnischen Kultur hin. Unter
russischer Herrschaft wihlten die Juden die grofirussische Kultur und
Literatur zum Vorbild, nicht die sie umgebenden biuerlichen Kulturen
der Ukrainer, Weifirussen oder Litauer. Im ethnisch und kulturell ein-
heitlicheren Kongresspolen wurde die polnische Nationalkultur zum
Ziel der Anpassung. Eine Hauptursache fir die kulturellen Unterschiede
innerhalb des russischen Ansiedlungsrayons war die unterschiedliche
Dichte der judischen Bevolkerung in den verschiedenen Provinzen. In
Gegenden mit wenig Juden war der Einfluss der umgebenden Gesell-
schaft auf die judische Bevolkerung grofier. Die schnellere Akkultura-
tion in diesen Gegenden beruhte nicht wie im Westen auf einem Gefiihl
kultureller Unterlegenheit, sondern auf dem praktischen Wert, den etwa
die Kenntnis der russischen Sprache besafs.

Gemeinsam war den Ostjuden die Spaltung in orthodoxe und ,,mo-
derne” Juden, die sich in jiidische Reformer und in ,, Assimilationisten
mit jeweils unterschiedlichen Zielkulturen teilten. Die Hochburgen der
»-Modernen® waren tiberall die Stidte, wo es zwar auch Orthodoxe gab,
diese jedoch im Laufe weniger Jahrzehnte die Vormachtstellung in den
Gemeinden verloren. Die Masse der jiidischen Land- und Kleinstadt-
bevolkerung blieb traditionell verhaftet, was sich auch deutlich an den
konstant hohen Schiilerzahlen der traditionellen Cheder zeigte.

Die ,neuen” Unterschiede, die mit dem Grad der Sakularisierung, mit
der Lage in Stadt oder Land und der Erschlieung durch die Eisenbahn
zu tun hatten, {iberlagerten die ilteren regionalen Differenzen, die im
ostjiidischen Bewusstsein einen immer gegenwirtigen Hintergrund bil-
deten. So haben Aufklirung und Modernisierung letztlich auch die Welt
derer, die sie ablehnten, entscheidend verindert.

174



