Jutta Scherrer

Kirche und Identitat im postsowjetischen
Russland

Die Russische Orthodoxe Kirche stellt heute einen der wichtigsten Fak-
toren, wenn nicht den Kern des nationalen und kulturellen Identitits-
findungsprozesses Russlands dar. Eines der zahlreichen Beispiele hierfiir
war die auch von westlichen Medien verbreitete Beisetzung Boris Jelzins
im April 2007. Auf Wunsch seiner Familie wurde der Leichnam des
ehemaligen ersten Sekretirs des Parteikomitees von Swerdlowsk (heute
Jekaterinburg), des Parteikomitees von Moskau und des ersten post-
kommunistischen Prisidenten der Russischen Foderation in der
Christus-Erléser-Kirche aufgebahrt, wo ihm die letzte Ehre gemifl dem
Ritual der Kirche erwiesen wurde. Mit den Worten des Metropoliten
Kirill von Smolensk und Kaliningrad ehrte die Kirche in ihm denjenigen,
derihre Rolleim Leben des Landes wiederhergestellt hatte. Nicht zuletzt
Jelzin ist der Wiederaufbau der 1931 von Stalin gesprengten Christus-
Erléser-Kirche im Herzen Moskaus zu verdanken.

Uber 70 Jahre hatte die atheistische Staats- und Parteipolitik der
Sowjetunion gewihrt. Wie konnte es dazu kommen, dass die Orthodo-
xie innerhalb nur weniger Jahre zu einem der wichtigsten Elemente der
postkommunistischen Vergangenheitspolitik und Erinnerungskultur,
gleichsam zum Zement der zu rekonstruierenden nationalen Identitit
wurde? Gewiss waren auch im kommunistischen Russland die Glau-
bens- und Wertvorstellungen der orthodoxen Kirche nicht gianzlich un-
tergegangen. Historische Kirchen und Kléster wie die prichtigen Tko-
nensammlungen in den Museen erinnerten an die Traditionen des ,hei-
ligen“ Russland. Im ,,Groflen Vaterlindischen Krieg® hatte Stalin an die
Unterstiitzung der Kirche appelliert und ihr dafiir unerwartete Konzes-
sionen gemacht. Chruschtschow stellte die orthodoxe Hierarchie durch
ihre Mitwirkung in der Okumene in den Dienst der sowjetischen Frie-
denspolitik. In Familien wurden orthodoxe Feste und Briuche tradiert,

Jutta Scherrer ist Professorin fiir russische Kultur- und Sozialgeschichte an der
Ecole des hautes études en sciences sociales in Paris.

Ost-West. Europaische Perspektiven 9 (2008) Heft 2 119



Kinder heimlich getauft. Intelligencijakreise pflegten das Erbe der
religiosen Denker wie Berdjajew, Florenskij, Bulgakow und Schestow,
die um die Jahrhundertwende und zum Teil auch in der Emigration eine
auf Individuum wie soziale Gemeinschaft bezogene ,Laientheologie®
konzipierten.

Die Riickkehr der orthodoxen Kirche in die Offentlichkeit begann
1988, als Staat und Kirche gemeinsam mit groffem Aufwand die Tau-
sendjahrfeier der Christianisierung Russlands als symboltrichtiges pa-
triotisches Ereignis begingen. Vorausgegangen war eine von Michail
Gorbatschow am 29. April 1988 im Kreml iniitierte Begegnung mit Pa-
triarch Pimen und fiinf Metropoliten, die den Willen der politischen
Macht zum Dialog mit der Kirche bekundete. Wahrend die kirchliche
Hierarchie versprach, ,fiir den erfolgreichen Ablauf der Perestrojka zu
beten®, sicherte ihr Gorbatschow das dringend notwendige Gesetz tiber
die Gewissensfreiheit zu. In der Tat wurde die Kirche von jetzt an nicht
mehr verfolgt und die staatliche Aufsicht tiber die orthodoxe Kirche
sowie andere religiose Organisationen von der ideologischen an die ju-
ristische Instanz verwiesen.

Anlisslich der Milleniumsfeiern hatten die hochsten Vertreter des
(noch immer kommunistischen) Staates und der Kirchenhierarchie wie
aus einem Munde argumentiert, dass die Erhebung des Christentums zur
Staatsreligion die Fundamente des russischen Staates und der nationalen
Geschichte gelegt hitte. Dabei ging es Gorbatschow offenbar darum, mit
dem durch das Millenium geweckten Getfiihl des Stolzes auf die nationale
Geschichte die Gliubigen fiir seine eigenen Zwecke zu gewinnen: Die 50

Millionen orthodoxer Christen, die die

Schon 1998 zeichnete sich die Riick-  Sowjetunion nach offiziellen Angaben
kebr der orthodoxen Kirche in die  aufeinmal zihlte, stellten ein beachtliches
Gesellschaft ab. Potenzial im Kampf um die Wiederher-

stellung der sozialen, moralischen und
geistigen Werte der sowjetischen Gesellschaft dar, die sich Gorbatschow
zum Ziel gesetzt hatte.

Die nachfolgenden Jahre b b e i e e il Ditecrderass
thodoxen Kirche in der russischen Offentlichkeit. 1988 durften erstmals
wieder die Kirchenglocken lduten, was seit der Oktoberrevolution ver-
boten war. Die von Gorbatschow initiierte Riickgabe von Kirchen und
Klostern an das Patriarchat nahm einen viel grofleren Umfang an, als
urspriinglich fiir die Milleniumsfeier vorgesehen war. Allein zwischen
1985 und 1990 wurden 4.000 orthodoxe Kirchen geoffnet. Einige Tage

120



vor der Milleniumsfeier durfte bereits die Kiewer Petscherskaja Lawra
wieder kirchlich genutzt werden. 1990 wurden weitere Kloster dem Ge-
brauch iibergeben. Taufen und kirchliche Hochzeiten wurden gang und
gibe. 1990 fand in Moskau erstmals wieder eine vom Patriarchen
angefiihrte Kirchenprozession durch die Moskauer Straflen statt. Die
kirchlichen Feste Ostern und Weihnachten wurden zu arbeitsfreien Fei-
ertagen erklirt, nationale Heilige wie Sergej von Radonesh und Serafim
von Sarow in die , kollektive“ Erinnerung zuriickgeholt. Die Festgottes-
dienste wurden landesweit im Fernsehen iibertragen. Vertreter der or-
thodoxen Hierarchie, aber auch des einfachen Klerus nahmen immer
sichtbarer am 6ffentlichen Leben teil, bis zu ihrer Wahl in den Volksde-
putiertenkongress und Auftritten in den Medien. Noch vor der Auf-
I6sung der Sowjetunion durfte die orthodoxe Kirche eigene Schulen und
Lehranstalten eréffnen.

Unter der Prisidentschaft Jelzins wurde der Riickgabeprozess kirch-
lichen Eigentums noch verstarkt. Die Riickkehr zu einem vom Staat
gestiitzten orthodoxen Christentum und die wachsende Massenrezep-
tion einer symbolischen orthodoxen Identitit als Teil des ,nation buil-
ding“-Prozesses wurde nach der offiziellen Absage an die kommunisti-
sche Ideologie, d. h. nach der Auflésung der Sowjetunion, umso augen-
falliger, als die ideologische und moralische Krise der postkommunisti-
schen Gesellschaft offen zutage trat: Die orthodoxe Kirche schien jetzt
die einzige Instanz zu sein, die eine moralische und geistige Autoritit
darstellte und deren Wertvorstellungen in einer Tradition von russischer
Gliubigkeit und russischem Volksgeist begriindet waren, die den Wie-
deraufbau der nationalen Einheit zu garantieren vermochten. Der als
Demiitigung empfundene Zerfall der Sowjetunion verlangte zudem nach
einer neuen Sinngebung, die zunehmend in den Traditionen des vorrevo-
lutioniren Russlands gesucht wird. Schon 1992 konstatierte der Soziolo-
ge Sergej Filatow, dass die Kirche fiir viele Russen der natiirliche ideolo-
gische Boden sei, der der Nation kiinstlich entzogen worden sei. Einige
Jahre spiter schrieb die ,,Iswestija“: ,Der Grofiteil der Bevolkerung ehrt
die Kirche gerade deshalb, weil sie 70 Jahre lang verfolgt wurde. Nicht
nur Gliubige, sondern auch diejenigen, die zweifeln oder nicht glauben,
mochten in der Kirche eine Art Symbol der Reinheit erblicken”.!

Jelzin appellierte in zahlreichen Diskursen an die ,,geistige und mora-

Lo Iswestija®, 12.00.1995:8. 1

121



lische Wiedergeburt Russlands“ und die ,,Konsolidierung des inneren
Friedens im Staat®, die nicht ohne die Kirche moglich seien — Formeln,
die spiter von Putin aufgenommen wurden und bis heute in Gebrauch
sind. Die Kirche verkorpert die Tradition eines starken Staates und soll
das fehlende Band zwischen Staat und Gesellschaft kniipfen, ja diein sich
zersplitterte Gesellschaft vereinen. Dieses Argument wird von Nationa-
listen, Liberalen, Westlern und sogar von Kommunisten geteilt.

Der von Jelzin 1996 lancierte Wettbewerb fiir ,,die beste nationale
Idee” brachte zahlreiche Antworten, in denen die orthodoxe Tradition
als erstes Element der russischen Identitit genannt wurde. Der dufierst
kostspielige Wiederaufbau der im 19. Jahrhundert zum Gedichtnis an
Russlands Sieg tiber die napoleonische Armee errichteten Christus-
Erléser-Kirche soll als ,,Symbol der Macht und der Grofie Russlands®
die Kontinuitit mit dem orthodoxen und imperialen Russland verkor-
pern. Thre feierliche Einweihung im Jahre 2000 lasst die orthodoxe Kir-
che als zentrales Element des patriotischen Konsensus erscheinen, sie
verkorpert das Vaterland (rodina).

Die Erwartungen, dass nach der Auflésung der Sowjetunion eine
westlich orientierte demokratische und marktwirtschaftliche ,lichte Zu-
kunft“ schnell und schmerzlos eintreten wiirde, waren schnell enttiuscht
und von Apathie gefolgt. Zahlreiche Befragungen zeigten, dass bis Mitte
1991 mindestens 66 Prozent der Bevolkerung den Standpunkt vertraten,
Russland miisse den Westen zum Vorbild nehmen und ihn in jeder Hin-
sicht nachahmen. Doch schon 1992 glaubte die gleiche {iberwiegende
Mehrheit, dass Russland seinen eigenen Weg gehen miisse, dass es eine
grundsitzlich andere Zivilisation darstelle und der Westen kein Muster-
beispiel sei. Genau in diesem Zusammenhang bot die orthodoxe Kirche
eine Zuflucht, insofern sie fiir Russlands , Eigenstindigkeit® (samobyt-
nost’) steht und Russlands ,.eigene Werte“ von dem ,,Anderen®, d. h.
dem Westen abgrenzt. Als Reaktion auf den wilden Kapitalismus der
ersten postkommunistischen Jahre, der mit einem unbeschreiblichen
Materialismus einherging und mit hoher Kriminalitit verbunden war,
verkérpertdie russische Orthodoxie eine Spiritualitit (duchownost’), die
in dem sowohl von den politischen Eliten als auch von der Kirche selbst
genutzten Konzept der ,russischen Idee® (russkaja ideja) Ausdruck fin-
det.

Im Laufe der neunziger Jahre wurde die orthodoxe Kirche zu einer
[nstitution, der grofites Vertrauen und Respekt entgegengebracht wird.
Mit ihrem wachsenden Ansehen erhéhte sich die Anzahl der Gemeinden

122



zwischen 1990 und 2000 von 3.451 auf 9.200, die Zahl der Di6zesen von

38 auf 71. In derselben Zeit festigte sich die Rolle der Orthodoxie als
Kulturkern und Symbol der nationalen Identitit, sodass sich bis zum

Jahre 2000 in Meinungsumfragen an die 82 Prozent der Befragten als
orthodoxe Christen ausgeben.?2 Die Kirche stellt somit fir die post-
sowjetische Identititskonstruktion eine

Quelle moralischer Werte, ein Element  Die Kirche nimmt fiir die postsowje-
nationaler Kohﬁision, einen Faktor der tische Identititskonstruktion eine
kulturellen Spezifizitit, ja selbst ein In-  wesentliche Rolle ein.

strument der geopolitischen Rekon-

struktion dar, insofern ihre jurisdiktionelle Vorstellung vom , kanoni-

schen Territorium® das vormals zur Sowjetunion gehorende Territori-

um mit seinen orthodoxen Glaubigen miteinbezieht.

Dem Gesetz nach sind Kirche und Staat voneinander getrennt, doch
faktisch ist ihr Verhiltnis ambivalent. Das kommt insbesondere in zahl-
reichen Aussagen Putins zum Ausdruck. Wihrend er immer wieder auf
die in der Verfassung festgelegte Trennung von Kirche und Staat ver-
weist, betont er ebenso oft die Rolle, die die orthodoxe Kirche nicht nur
fiir die russische Kultur und Identitit, sondern auch fiir die Lésung von
Russlands sozialen und moralischen Problemen spielt. So erklarte er in
einer Fernsehansprache zum orthodoxen Weihnachten am 7. Januar
2004: ,Dem Gesetz nach ist in unserem Land die Kirche vom Staat ge-
trennt, doch in der Seele und Geschichte unseres Volkes gehéren beide
zusammen. Das war immer so und wird immer so sein.“3

Die Kirche spielt ihre geistige Fiithrungsrolle meisterlich aus, nicht
zuletzt dadurch, dass sie an ihre Rolle im zaristischen Russland als Staats-
kirche zumindest indirekt erinnert. So rief der Patriarch anldsslich des
hundertsten Jahrestages der Heiligsprechung Serafim von Sarows, den er
2003 gemeinsam mit Putin in Sarow beging, allen Anwesenden ins
Gedichtnis, dass hier an der Stelle Putins vor hundert Jahren Zar Nikolaj
IL. gestanden hitte. Boris Gryzlow, der Sprecher der Staatsduma, er-
klirte zum 75. Geburtstag des Patriarchen im Juni 2004, dass ,,die gewalt-
sam errichtete Mauer zwischen Kirche und Staat, Kirche und Wissen-
schaft, Kirche und Armee zusammenstiirzte“ und ,,wir neue Kontakte

2 2004 sind es laut Umfragen 60 Prozent; vgl. Kathy Rousselet: L’Eglise orthodoxe russe
et le territoire. In: Revue d’études comparatives Est-Ouest 35 (2004), H. 4, S. 149-171.

3 Zitiert von Greg Simons: The Russian Orthodox Church and its Role in Cultural Pro-
duction. Stockholm 2005, S. 7.

4 RIA Nowosti, 11.06. 2004. Zitiert von Simons (wie Anm. 3), S. 24.

123



zwischen Kirche und Staat errichtet haben.“4 In der Tat hat das Mos-
kauer Patriarchat zahlreiche Vertrige tiber die Zusammenarbeit mit Mi-
nisterien in Bildungseinrichtungen, Armee, Polizei, Gefingnissen,
Krankenhdusern und anderen Einrichtungen abgeschlossen, damit die
Kirche hier aktiv wirken kann. Der akute Finanzbedarf der Kirche, der
vornehmlich mit der Restaurierung und dem Bau ihrer Gebiude zusam-
menhingt, kann nur durch den Staat gedeckt werden, obwohl das dem
Gesetz zuwiderlduft. In den Regionen werden die Mittel oft aus dem
ortlichen Haushalt bereitgestellt; desgleichen werden sie von Unterneh-
men unter direktem Druck der Behorden (wie in Moskau, Tula oder
Orel) vergeben.

Die Interaktion von Staat und Kirche zeigt sich darin, dass der Kreml
der Kirche eine gewisse politische Autoritit oder Macht zugesteht (die
sich auch auf die Behandlung anderer Religionen sowie der Sekten er-
streckt), wihrend die Kirche der politischen Fiihrung ihre religiose
Sanktion verleiht (was 2004 bis zur Unterstiitzung Putins bei der Wahl
zum Prisidenten Russlands ging). Fiir ihre geistige Fithrung Russlands
nutzt die Kirche die Geschichte auf ihre Weise, indem sie an die ,,groffen
Errungenschaften® von Russlands Vergangenheit erinnert, um diese fiir
seine Zukunft zu mobilisieren. Beschworen wird immer wieder die by-
zantinische ,,Symphonie“ der weltlichen und geistlichen Macht sowie
die Idee von ,Moskau, dem Dritten Rom*. Seit einer Reihe von Jahren
wird die Auffassung vom ,kanonischen Territorium* angefiihrt (Alexej
IL. spricht sogar vom ,kanonischen Territorium Eurasiens®), die den
nationalen Anspruch der orthodoxen Kirche untermauertund den ,,Pro-
selytismus® unterbindet. In der auf dem Landeskonzil im Jahre 2000
verabschiedeten Sozialdoktrin der orthodoxen Kirche — der ersten ihrer
Artiiberhaupt® — wird zwar auf die unterschiedlichen Zielsetzungen von
Kirche und Staat hingewiesen, doch zugleich an den ,,Patriotismus des
orthodoxen Christen® appelliert, der sich ,in der Verteidigung des Va-
terlands gegen den Feind, in der Arbeit zum Wohle der Heimat, im
Einsatz fiir das 6ffentliche Leben einschliefllich der Teilnahme an den
Angelegenheiten der Staatsverwaltung dufiert.”

Bezeichnenderweise war die Kirche auch bei der Findung des neuen
» L'ags der nationalen Einheit* mafigeblich beteiligt, mit dem Putin 2005

5 Deutsche Ubersetzung: Die Grundlagen der Sozialdoktrin der Russisch-Orthodoxen
Kirche. Hrsg. v. Josef Thesing und Rudolf Uertz. Sankt Augustin 2001.

124



den bislang arbeitstreien 7. November (den ehemaligen Gedenktag an
die Oktoberrevolution) abloste: der Sieg iiber die katholischen Polen am
4, November 1612, die den Kreml besetzt hielten, durch eine russische
Volkswehr, womit die Zeit der Wirren (smuta) beendet wurde, an den
seit 1649 als Fest der wundertitigen Ikone der Gottesmutter von Kasan
im Kirchenkalender erinnert worden war. Das Ende der ,, Wirren® und
die Wiedergeburt eines starken rus-

sischen Z?ntralstaats mit dem Herr-  pew Individualismus, Liberalismus
schaftsbeginn der Romanows entsprach  ynd Sikularismus des Westens wird
den auf Kontinuitit und Einheit der rus-  die russische Identitit entgegenge-
sischen Geschichte ausgerichteten Wert-  stellt.

vorstellungen Putins. Die Analogie zur
Gegenwart war offensichtlich, auch wenn sich das historische Datum in
keinem Geschichtsbuch fand.

In den Identititsdiskurs der Kirche schreibt sich auch das zivilisato-
rische Paradigma (civilizacionnyj podchod k istorii) ein, das auf die ver-
meintliche Bedrohung durch die Globalisierung mit der Singularitit der
orthodoxen russischen Kultur antwortet. Bereits 1992 war eine neue
akademische Disziplin Kulturologie (kul’turologija) dazu geschaffen
worden, Sinn- und Wertvorstellungen aus den Traditionen der russi-
schen Geschichte und Kultur wieder lebendig zu machen und diese als
Pflichtfach Schiilern und Studenten zu tibermitteln. Die Kulturologie
hatte auch die Religion als formatives Element der Kultur rehabilitiert
und im Falle Russlands die ,,orthodoxe Ethik“ und mit ihr verbunden die
Vorstellung von einem ,,orthodoxen Raum* der russischen Kultur oder
Zivilisation propagiert (beide Termini werden synonym gebraucht).

Die russische Identitit wird von der Kirche dem Individualismus,
Liberalismus und Sikularismus des Westens gegeniibergestellt. Unter
dem Schlagwort ,russische Idee“ gilt die sobornost’ — der russische Ge-
meingeist (wortlich ,Konziliaritit“) — als erster Wert der orthodoxen
Figenstindigkeit Russlands. Die Abgrenzung vom Westen veranlasste
die Kirche auf dem Russischen Volkskongress 2006 dazu, sich von dem
westlichen Konzept der Menschenrechte abzugrenzen als ,,Liige und
Beleidigung religiser und nationaler Werte®, wie es der fiir die Aufien-
beziehungen des Moskauer Patriarchats verantwortliche Metropolit Ki-
rill formulierte. ,,Orthodoxe Gliubige kénnen nicht schweigen, wenn
ihnen fremde Normen aufgezwungen werden, die den Grundlagen des
orthodoxen Glaubens widersprechen.“ Das Moskauer Patriarchat plane
die Eroffnung eines eigenen kirchlichen Menschenrechtszentrums, das

125



nicht nur zur Zusammenarbeit mit dem Staat, sondern mit ,allen gutwil-
ligen Organisationen bereit sei.

Den Hintergrund hierfiir bildete offensichtlich der langjihrige Kon-
flikt zwischen der orthodoxen Kirche und russischen Biirgerrechtsbe-
wegungen wie ,Memorial®, die nicht nur der Einfithrung von Religions-
unterricht in staatlichen Schulen oder der Einstellung von Militirseel-
sorgern in den Streitkriften kritisch gegentiberstehen, sondern auch mit
Themen wie der rechtlichen Gleichstellung Homosexueller, der Abtrei-
bung oder der Euthanasie bei den Kirchenvertretern auf uniiber-
windbare Differenzen zwischen der christlichen Moral und individualis-
tischen Menschenrechten stoflen. ,Es gibt Werte, die nicht weniger
wertvoll sind als die Menschenrechte®, hiefl es in der auf dem Kongress
verabschiedeten Erklirung. ,Das sind Werte wie Glauben, Moral,
Heiligtiimer und Vaterland. Wenn diese Werte und die Durchsetzung
der Menschenrechte miteinander in einen Widerspruch geraten, missen
Gesellschaft, Staat und Gesetze beides harmonisch miteinander verbin-
den. 6

Zweifellos hat heute in Russland das Bekenntnis zur orthodoxen Kir-
che und ganz allgemein die Identititsfindung in der Orthodoxie den
Bruch mit der kommunistischen Vergangenheit am nachhaltigsten mar-
kiert. Dass die Kirche nie versucht hat, ihr Verhiltnis zu ihrer Vergan-
genheit unter der Sowjetmacht klarzustellen und ihre Zusammenarbeit
mit dem KGB offentlich zu bereuen, steht auf einem anderen Blatt ge-
schrieben. Fiir diejenigen, die davon tiberzeugt sind, dass Russland sei-
nen eigenen Weg gehen muss, dass es eine grundsatzlich andere Zivilisa-
tion darstellt und der Westen fiir Russland kein Musterbeispiel ist—heute
langst nicht nur fur patriotisch-nationalistische Kreise kennzeichnend -,
stellt die orthodoxe Kirche die einzige Grundfeste des religivs-natio-
nalen Bewusstseins dar. Sie ist bisher die einzige Instanz, die auf die

Schliisselfrage nationaler Identitdt ,,wer sind wir?“ eine Antwort bereit
hilt.

6 Vgl. dazu Evangelischer Pressedienst (epd), 18.04.2006.

126



