Georg Essen

» IN Verantwortung vor Gott*

Ein Pladoyer fiir den Gottesbezug in sakularen
Verfassungen

Die Griindung der Bundesrepublik Deutschland im Jahre 1949 war das
Ergebnis eines verfassungsmifligen Konstitutionsaktes. Denn das
Grundgesetz, das am 23. Mai 1949 feierlich verkiindigt wurde, hob die
Bundesrepublik Deutschland allererst aus der Taufe. Zwar begriindete
die ,Aura der Ehrwiirdigkeit“ (Hannah Ahrendt), die das Inkrafttreten
des Grundgesetzes umgab, keine kultische Verfassungsverehrung, wie
sieaus den USA bekanntist. Aber die Ereignisse vom Mai 1949 sind doch
stets als Einladung zu einem ,weltoffenen Verfassungspatriotismus®
(Jiirgen Habermas) verstanden worden, mit dem sich die Biirgerinnen
und Birger der Bundesrepublik vorbehaltlos gegentiber der politischen
Kultur 6ffneten. Da wirkt es — aus heutiger Sicht — wie eine historische
Randnotiz, wenn nicht gar als Anekdote, dass im Parlamentarischen Rat
keineswegs alle Abgeordneten von der Werthaftigkeit des Grundgeset-
zes iberzeugt waren. Abgeordnete der CSU und des Zentrums legten ein
Veto ein gegen den Art. 20 GG (,,alle Staatsgewalt geht vom Volke aus®)
und begriindeten dies mit dem Argument, dass alle Herrschaft von Gott
ausgehe. Dies aber war das traditionelle Argument der romisch-ka-
tholischen Kirche gewesen, die sich unter anderem unter Berufung auf
den Romerbrief gegen den neuzeitlichen Gedanken der Volkssouve-
ranitat sperrte: ,Es gibt keine staatliche Gewalt, die nicht von Gott
stammt; jede ist von Gott eingesetzt® (Rom 13,1). Wie schwer vielen
Katholiken im Parlamentarischen Rat die Zustimmung zum modernen,
in der republikanischen Tradition der Franzosischen Revolution stehen-
den Staat gefallen ist, dokumentiert auf ihre Weise auch die Erklirung
von Abgeordneten der CSU, die ihre Ablehnung des Grundgesetzent-
wurfs unter anderem damit begriindeten, es habe nicht erreicht werden

Prof. Dr. Georg Essen ist Professor fiir Dogmatische Theologie sowie fiir Reli-
gions- und Kulturtheorie an der Universitit Nijmegen (Niederlande).

38 Ost-West. Europaische Perspektiven 8 (2007) Heft 1



konnen, ,dass das Grundgesetz sich eindeutig und entschieden zu den
Gedanken unserer christlichen Staatsauffassung bekennt®.

Wer sich heute zum politischen Selbstverstindnis des Islam dufiert
und dariiber nachdenkt, ob es dieser Weltreligion moglich sei, die Prin-
zipien unserer Verfassungs- und Rechtsordnung zu akzeptieren, tut
gut daran, einen Blick auf die Griindungsphase der Bundesrepublik
Deutschland zuriickzuwerfen. Der Artikel 140 des Grundgesetzes, das
einige Parlamentarier unter Berufung auf ihren katholischen Glauben
meinten ablehnen zu miissen, hat die staatskirchenrechtlichen Bestim-
mungen der Weimarer Verfassung zu Bestandteilen des Grundgesetzes
erklirt. Das bedeutet, dass unter anderem auch die romisch-katholische
Kirche eine Religionsgesellschaft ist, der die Bundesrepublik Deutsch-
land den Status einer Korperschaft des 6ffentlichen Rechts zubilligt. Was
war hier geschehen? Ein freiheitlich demokratischer Rechtsstaat erkennt
in Gestalt der romisch-katholischen Kirche eine Religionsgesellschaft
an, die ihrerseits — wie schreiben das Jahr 1949! — die fundamentalen
Rechts- und Verfassungsprinzipien dieses Staates nicht anerkennt. Dies
geschah bekanntlich erst ca. 20 Jahre nach der Verabschiedung des
Grundgesetzes auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil. Erst in seiner
Konzilserklirung zur Gewissens- und Religionsfreiheit hat die rémisch-
katholische Kirche das Recht der Wahrheit an das Recht der Person
zuriickgebunden und damit den Weg freigemacht, fundamentale Verfas-
sungsprinzipien unseres freiheitlich, demokratisch und grundrechtlich
organisierten Staatswesens anzuerkennen: Menschenrechte und Reli-
gionsfreiheit. Bekannt ist die zogerliche Hinwendung der rémisch-
katholischen Kirche zu den Idealen eines demokratischen Rechtsstaates,
der sich als weltanschaulich neutral begreift. Dass die Kirche ihren Frie-
den mit diesem Verfassungsprinzip der Trennung von Staat und Kirche
hat machen kénnen, ist ebenfalls eine Frucht des Zweiten Vatikanischen
Konzils.

Worum es im Kern geht, ist meines Erachtens dies: Die jihe Riickkehr
von Glaubenskonflikten in die Weltpolitik, zu der auch das héssliche
Gesicht religiés motivierter Gewalt gehort, deutet darauf hin, dass sich
cine wirkliche Selbstverortung religioser Institutionen und Gemein-
schaften in den Prozessen der Moderne an der alles andere als neben-
sichlichen Frage entscheidet, unter welchen Bedingungen eine Religion
sich in die Lage versetzt sicht, ihre eigenen Glaubensiiberzeugungen
konstruktiv mit den Grundmaximen moderner Zivilgesellschaften zu
vermitteln.

39



Vor dem Hintergrund der so markierten religionspolitischen Pro-
blemlage, die selbstredend fiir weitere Differenzierungen offen steht und
ohnehin erliuterungsbediirftig ist, mochte ich im Folgenden iiber den
Sinn eines Gottesbezuges im Rahmen moderner Verfassungen nachden-
ken. In einem ersten Kapitel werde ich in Umrissen auf die dramatische
Geburtsstunde des neuzeitlichen Verfassungs- und Staatsverstandnisses
aufmerksam machen. Ein zweites Kapitel skizziert die grundlegenden
verfassungsrechtlichen Prinzipien, die beachten muss, wer iiber die Auf-
nahme eines Gottesbezugs in eine moderne Verfassung nachdenkt. Ein
drittes und abschlieflendes Kapitel will einen Losungsvorschlag zur Dis-
kussion stellen, warum ein solcher Gottesbezug, die so genannte ,,nomi-
natio dei®, sinnvoll sein diirfte.

Die Heraufkunft des weltanschaulich neutralen Staates - ein
historischer Riickblick in systematischer Absicht

Das neuzeitliche Selbstverstindnis des Staates hat eine seiner geistesge-
schichtlichen Wurzeln in den Konfessionskriegen des 17. Jahrhunderts,
besonders dem so genannten Dreiffigjahrigen Krieg. Als Antwort auf die
blutig ausgetragenen Religionskriege sollten sich in einem mihsamen
Prozess rechtlicher Kodifizierung schlieflich jene Mechanismen heraus-
kristallisieren, die den staatlichen Umgang mit Religionen bis heute
pragen. Das Verhiltnis des Staates zur Religion wird seitdem durch die
Abkehr vom Prinzip des religionsgebundenen Staates bestimmt. Der
Staat, so die Grundeinsicht, gibt Religion auch in der Weise an das Indi-
viduum frei, dass er nunmehr selbst keine Religion mehr hat und sich
nicht zur ihr als zu seiner Grundlage verhilt: Das Recht der Wahrheit
wird nicht linger im Recht des Staates verankert, sondern ist zuriick-
gebunden an das Recht der Person! Die weitreichende Folge dieser staat-
lichen Selbstbegrenzung, den gesamten Bereich von Religion und Kultur
der Privatsphire seiner Biirger zu iiberlassen und die Gesellschaft als
einen von ihm gesonderten Bereich der privaten und 6ffentlichen Frei-
heitsentfaltung anzuerkennen, besteht darin, dass ein von der Gesell-
schaft gemeinsam getragenes Wertefundament lediglich eine faktische
Gegebenheitist und folglich auch die 6ffentliche Prisenz von Religion.
Dass die Primissen des modernen Verfassungsstaates einerseits auf-
ruhen auf der Entflechtung von Religion und Politik und sich anderer-
seits Recht und Ethos aus einer profanen Moral begriinden lassen

40



miissen, sind unabdingbare Voraussetzungen, von denen die Befriedung
pluraler Gesellschaften abhingen. Die Trennung von Staat und Religion
bindet die politische Willensbildung innerhalb einer verfassungsrechtli-
chen Ordnung an s@kulare Entscheidungsgrundlagen, weil sie nur so von
allen Biirgerinnen und Biirgern prinzipiell geteilt werden kénnen. Diese
Prinzipien miinden ein in das Kernstiick liberaler Verfassungen, die ei-
nerseits gleiche subjektive Freiheiten fiir jeden gewihrleisten und die
gleichmiflige private Autonomie der Biirger sicherstellen. Dies ist der
eigentliche Sinn eines egalitiren Universalismus, der dem moralischen
Mafistab unterworfenist, die Selbstzwecklichkeit einer jeden Person un-
bedingt zu achten und anzuerkennen. Das hat Folgen fiir das Verstindnis
von Religionsfreiheit, wie sie in liberalen Verfassungen kodifiziert wor-
den ist. Das Prinzip der Religionsfreiheit tibersteigt die gelaufigen mul-
tireligiosen Pazifizierungsstrategien von Duldung und Toleranz, weil es
eine menschenrechtlich verankerte Letztbegriindung erfihrt, die dem
Recht auf Religionsfreiheit einen kategorischen Geltungssinn verleiht.

Die Entflechtung von Religion und Staat wiederum tibt sich — um der
Freiheit willen — in dem Verzicht des weltanschaulich-neutralen Staates,
sich auf substanzielle Vorstellungen tber eine fiir alle mafigebende
Lebensfithrung festzulegen. In diesem Sinne kommt dem liberalen
Rechtsstaat ausdriicklich nicht die Aufgabe zu, die Pluralitit der in der
Biirgergesellschaft prisenten kulturellen und religiosen Wertvorstellun-
gen zu unterdriicken. Im Gegenteil: Diese zu schiitzen, dienen die in der
Verfassung verankerten Grundrechte. Es sind diese universalistischen
Normen, die die Behandlung von kulturellen und religiésen Differenzen
strikt an das Gleichheitsprinzip und das Toleranzgebot binden. Funda-
mental aber ist, dass diese mafigebenden Normen selbstim Rahmen eines
plural verfassten Gemeinwesens nur in dem Mafle universal und
freiheitsermoglichend sein konnen, wie sie profan begriindet sind. Denn
die Moglichkeit allgemeinverbindlicher ethischer Diskurse innerhalb ei-
nes politischen Gemeinwesens muss einen Geltungsgrund moralischen
Sollens voraussetzen, der auch unter den Bedingungen eines pluralisti-
schen Gemeinwesens als sittlich verbindlich und unbedingt verpflich-
tend auszuweisen ist.

41



Der Gottesbezug im Grundgesetz - verfassungsrechtliche
Kldrungen

Uberblickt man die Verfassungsgeschichte des 19. und 20. Jahrhunderts,
so springt in die Augen, dass der Gottesbezug des Grundgesetzes quer
steht zum Hauptstrom der deutschen Verfassungen. Weder die Verfas-
sungen der Paulskirche, des Deutschen Reiches von 1871 noch der Wei-
marer Republik von 1919 kennen einen Gottesbezug. Auch in den Bera-
tungen des Parlamentarischen Rates von 1948 ist dieser Strang der deut-
schen Verfassungstradition greifbar, weil die Einfiigung eines Gottesbe-
zuges in die Priambel des Grundgesetzes keineswegs unumstritten ge-
wesen ist. Vornehmlich in der protestantischen Tradition beheimatete
Politiker wiesen auf die Gefahr einer theologischen Uberlegitimation des
sikularen Staates, aber auch einer politischen Funktionalisierung Gottes
hin. Anders argumentierte etwa der CDU-Politiker Adolf Siisterhenn, in
der Priambel sei der Schutz der Menschenwiirde so ,,zu unterbauen, dass
er nicht einfach durch einen Mehrheitsentscheid wieder weggefegt wer-
den kann®; er miisse ,,seine fundamentalen Wurzeln letzten Endes auch
im Metaphysischen® finden. Dieses Plidoyer lenkt die Aufmerksamkeit
auf das entscheidende Motiv, das letztlich zur Einfligung eines Gottesbe-
zuges in das Grundgesetz gefithrt hat. Es ist der entschiedene Wille ge-
wesen, sich durch ihn vom Nationalsozialismus zu distanzieren und die
Grenzen der verfassungsgebenden Gewalt in Erinnerung zu rufen: ,,Ab-
sage an den Atheismus als Staatsreligion® oder ,,Verweis auf die Grenzen
und Schranken allen menschlichen und staatlichen Handelns® lauten die
eingangigen Formulierungen, die sich bis heute in der verfassungsrecht-
lichen Diskussion zum ,,Priambelgott finden lassen.

Sichtlich schwer tun sich die Kommentatoren, wenn es darum geht,
die verfassungsrechtliche Funktion des Gottesbezuges zu kliren und
seinen spezifischen Gehalt inhaltlich ndher zu bestimmen. Diese Inter-
pretationsschwierigkeiten resultieren aus der Eigenart des im Grundge-
setz verankerten Prinzips der religiésen wie weltanschaulichen Neutra-
litit des Staates. Dass im Ubrigen eine wie immer geartete Verbindlich-
keit im Sinne einer normativen Verpflichtung mit dem Gottesbezug
nicht verbunden ist, erhellt sich auch aus der Eigenart seiner Veranke-
rung in der Praambel des Grundgesetzes. Der Parlamentarische Rat hat
sich seinerzeit fiir eine sogenannte ,nominatio dei“ oder ,commemora-
tio dei“ entschieden: ,,Im Bewusstsein seiner Verantwortung vor Gott
und den Menschen?* Das Grundgesetz ergeht nicht ,,im Namen Got-

42



tes“. Vielmehr nennt die Praambel das Volk als den Trager der verfas-
sungsgebenden Gewalt. Sofern Art. 20 II alle Staatsgewalt vom Volk
ausgehen lisst, steht das Grundgesetz in einer Verfassungstradition, die
geleitet ist vom Prinzip der Volkssouveranitat.

Angesichts dieses Befundes verwundert es nicht, dass die Bestim-
mung der verfassungsrechtlichen Funktion der ,nominatio dei® erhebli-
che Schwierigkeiten bereitet. Lasst man die gelegentlich begegnende of-
fenkundige Fehlinterpretation auflen vor, durch ihn werde die Bundes-
republik Deutschland als ein christlicher Staat konstituiert, so wird in der
Forschungsliteratur vornehmlich herausgestellt, dass mit der Einfigung
der ,nominatio dei“ vor allem die Motivation des Verfassungsschopfers
zum Ausdruck gebracht werde, sich vom Nationalsozialismus distanzie-
ren zu wollen, indem die ,,Grenzen der verfassungsgebenden Gewalt®,
die ,Grenzen und Fehlbarkeit menschlichen Tuns“ betont werden.

Diese Formulierungen bediirfen allerdings einiger Prazisierungen,
sofern mit ihnen behauptet wird, das relative Geschehen von Politik und
Recht einer transzendenten Verantwortung zuzuordnen. Es ist jedoch
klirungsbediirftig, inwiefern durch die Gottesklausel des Grundgesetzes
das Recht in iiberpositive Zusammenhinge gertickt wird. Fungiert, so
die Frage, die ,nominatio dei® als eine theonome Rechtsbegriindung?
Gegen diese Deutung spricht freilich die Anlage des Grundgesetzes
selbst. Denn es findet sein Spezifikum in der eigentiimlich asymmetri-
schen Verklammerung des Staatsorganisationsrechtes mit den Grund-
rechten. Das Grundgesetz beantwortet die rechts- wie staatsphiloso-
phisch ja durchaus heikle Frage nach der Legitimitit staatlicher Herr-
schaft und staatlicher Rechtsetzung, aber auch nach der Bindung der
verfassungsgebenden Gewalt des Volkes an einen Geltungsgrund, der
der Volkssouverinitit selbst schlechthin entzogen ist, durch die in Art. 1
bis 19 GG fixierten Grundrechte als dem vor-rechtlichen beziehungs-
weise vor-staatlichen Geltungsgrund rechtsstaatlicher Ordnung. Die
Absage an einen relativistischen Gesetzespositivismus ist mithin ausge-
sprochen in den Grundrechten des Grundgesetzes, die nicht nur als un-
mittelbar geltendes Recht Legislative, Exekutive und Judikative binden,
sondern in ihrem Kern unabinderlich und einer Anderung durch die
verfassungsgebende Gewalt entzogen sind. Die infragestehende norma-
tive Legitimititsgrundlage des Staates wird durch das Grundgesetz so
beantwortet, wie es der neuzeitlichen Tradition des freiheitlichen, si-
kularen Staates entspricht: Er verhilt sich zur Religion nicht mehr als zu
seinem Fundament und beantwortet die staatstheoretisch prekire Frage

43



nach seiner Legitimation ausdriicklich nicht im Rekurs auf die Religion.
Aus verfassungstheoretischer Perspektive kommt dem Gottesbezug der
Priambel ausdriicklich keine geltungstheoretische Funktion der
Rechtsbegriindung beziehungsweise Legitimation staatlicher Herr-
schaft zu!

Gott im Grundgesetz: Sinnstiftende Unruhe im
System des Rechts

Theologisch brisant und juristisch umstritten ist die Frage, auf welchen
Gott sich die ,nominatio dei der Priambel bezieht. Hier ist es ratsam,
zwischen der verfassungsgeschichtlichen Ebene einerseits und der ver-
fassungsrechtlichen Ebene andererseits zu unterscheiden. Fiir die christ-
lichen, aber auch die nichtchristlichen Mitglieder des Parlamentarischen
Rates ist die Identifizierung des ,,Praambelgottes® mit dem christlichen
Gott selbstverstindlich gewesen. Vor dem Hintergrund aller fiir die Re-
ligionsverfassung des Grundgesetzes einschligigen Artikel steht aufler
Frage, dass die Bundesrepublik Deutschland ein weltanschaulich neutra-
ler Staat ist, der durch eine grundsitzliche Trennung von Staat und Kir-
che gekennzeichnet ist und Religions- und Bekenntnisfreiheit gewihr-
leistet. Folglich ist der Staat auf den Grundsatz der Religionsneutralitit
verpflichtet; eine staatliche Identifikation mit einer Religion oder einer
Religionsgemeinschaft ist ausgeschlossen. Dies bedeutet, dass in verfas-
sungsrechtlicher Hinsicht mit der Einfiigung der ,nominatio dei® in die
Priambel keine exklusive Identifizierung des in ihr genannten ,Gottes“
mit dem christlichen Gott stattfinden darf.

Woas aber kann dann mit der Nennung Gottes im Grundgesetz ge-
meint sein, wenn anders dieser Begriff mehr und anderes sein soll als eine
vage dahinschweifende Transzendenz? Meinen Vorschlag, den ich zur
Diskussion stellen mochte, werde ich abschliefend in vier Schritten ent-
falten. Ein Pladoyer fiir die Beibehaltung des Gottesbezuges im Grund-
gesetz oder aber fiir seine Einfiigung in eine zukiinftige EU-Verfassung,
wird — erstens — eine Antwort auf die Frage finden miissen, ob es einem
weltanschaulich neutralen Gemeinwesen wie es die Bundesrepublik
Deutschland, aber auch die EU sind, iiberhaupt erlaubt sein kann, in
seiner Verfassung einen Gottesbezug explizit zu machen. Diese Berech-
tigung bemisst sich an der Ernsthaftigkeit, mit der sich der gesellschaft-
liche Diskurs herausfordern lisst durch die einst von Ernst-Wolfgang
Bockenforde aufgeworfene Frage, die noch stets nicht beantwortet ist:

44



,Woraus lebt der Staat, worin findet er die ihn tragende, homogenitits-
verbiirgende Kraft und die inneren Regulierungskrafte der Freiheit, de-
ren er bedarf, nachdem die Bindungskraft aus der Religion fiir ihn nicht
mehr essentiell ist und sein kann?“ Angesichts des Sinnverlusts der
sikularen Gesellschaft und des Legitimitatszerfalls ihrer Institutionen
scheint es mir unverantwortlich, dem von Béckenforde formulierten Pa-
radox heute noch ausweichen zu wollen. Seltsam unmodern ist inzwi-
schen allein noch der, der die Ressentiments von einst pflegt und sich
dadurch Fragen vom Leib halten will, die zu stellen der 11. September
2001 gewaltsam erzwungen hat. Wenn die plural verfasste Gesellschaft
ihr Verhiltnis zur 6ffentlichen Prisenz von Religion nicht klirt, schafft
sie ein Vakuum, das von Fundamentalismen jeglicher couleur nur zu
gerne geftillt wird.

Wenn deutlich wird, dass gerade ein sikularer freiheitlicher Staat ein
elementares Interesse an Sinnvorgaben hat, die er selbst um der Freiheit
willen nicht verbiirgen kann, widerspricht es seinen Grundlagen nicht,
wenn er seine Angewiesenheit auf sie ausdriicklich macht. Doch weil die
Aufdeckung von historischen Urspriingen allein die gesellschaftlich
bedringende Frage nach Sinnvorgaben noch keineswegs beantwortet,
bedarf es eines Begriffs, dem allein jene Bestimmtheit innewohnt, die
dem Sinnbediirfnis der menschlichen Existenz standzuhalten vermag.
Aus diesem Grund halte ich die jetzt gewahlte Formulierung des EU-
Verfassungsentwurfs ,Schépfend aus den kulturellen, religiosen und hu-
manistischen Uberlieferungen Europas ...“ fir einen Schwicheanfall
rechtsphilosophischer Vernunft.

Das Recht zur Einfiigung einer ,,nominatio dei” in die Verfassungs-
priambel kann der Bundesrepublik oder der EU nicht grundsitzlich
abgesprochen werden, weil die sie legitimierenden Verfassungen Aus-
druck einer konkreten Werteordnung sind und keineswegs als ein blofl
formaler Organisationsrahmen fiir das Verhaltnis zu ihren Biirgern fun-
gieren. Der Grundrechtsteil von Grundgesetz und EU-Verfassungsent-
wurf ist in anthropologischer Hinsicht duflerst anspruchsvoll und mutet
den Biirgern zu, sich als autonome Freiheitssubjekte begreifen zu sollen.
Sofern sich diese Zumutung stets auch als Anspruch geltend macht, an
dem sich das Handeln der Menschen orientieren soll, erwichst mit die-
sem Anspruch auch die Unausweichlichkeit, sich der Frage nach der
faktischen Angewiesenheit des Staates und seiner Biirger auf Sinnvorga-
ben zu stellen: , Der Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst mitver-
antwortet (Paul Kirchhof).

45



Der fillige Streit kann sich also lediglich um zwei Fragen drehen:
Warum gehéren religiose Traditionen zu diesen Sinnvorgaben und wa-
rum legt der Versuch, diese inhaltlich zu bestimmen, die Einfiihrung
einer nominatio dei nahe?

Darf — zweitens — die ,nominatio dei“ Menschen zugemutet werden,
die den Glauben an Gott nicht teilen? Hier sind Differenzierungen
unerlisslich! Zunichst kommt einer ,nominatio dei® ausdriicklich keine
geltungstheoretische Funktion zu. Somit steht die Geltung der Verfas-
sungsprinzipien nicht unter dem Verdacht, von einem Geltungsgrund
abhingig zu sein, der in einem pluralistisch verfassten Gemeinwesen
nicht universalisierbar wire. Nur wenn verfassungsrechtlich einwand-
frei klargestellt werden kann, dass und warum die ,,nominatio dei“ einer
Verfassungspriaambel nicht mit der Beantwortung der staatstheoreti-
schen Legitimitits- und Begriindungsfragen befrachtet wird, leuchtet im
Ubrigen die verfassungsrechtliche Sinnhaftigkeit eines Gottesbezuges
allererst ein.

Wichtig in diesem Zusammenhang ist freilich, nicht auf der Tren-
nung, wohl aber auf der Unterscheidung von Moral und Sinn zu beste-
hen. Dass der Gottesbegriff einen Sinngehalt impliziert, der fiir das Ge-
lingen menschlicher Existenz unbedingt bedeutsam ist, wird ja gerade
verdeckt, wenn die Ethik der Sinnthematik subordiniert und theologi-
scherseits dem Autonomieprinzip die Anerkennung verweigert wird.
Der biblische Gedanke der Gottebenbildlichkeit zum Beispiel verliert
seinen verheiflungsvollen Sinniiberschuss, wiirden wir ihn einschrinken
auf den ethischen Begriff der politischen und moralischen dignitas. Es
ginge nimlich gerade jener unabgegoltene Sinn verloren, der die
Einfligung eines expliziten Gottesbezugs legitimieren wiirde: Die Gott-
ebenbildlichkeit des Menschen ist Ausdruck eines , kategorischen Indi-
kativs“ (G. Fuchs), der die Unwiderruflichkeit der Treuezusage Gottes
vorbehaltlos zusagt. '

Auf diese Sinndimension des , kategorischen Indikativs“ verweist je-
doch, so meine These, der Gottesbezug einer Verfassungspraambel. Sei-
ne humane und humanisierende Bedeutung fiir den menschlichen Sinn-
vollzug liegt darin, dass sie das ethische Handeln des Menschen von der
Sinnproblematik seines kontingenten Daseins entlastet. Thre politische
Sinnspitze hitte sie folgerichtig in der Erinnerung daran, dass wir Men-
schen allein die Gestaltung des offentlichen Gemeinwesens zu verant-
worten haben, jedoch davon befreit sind, zugleich auch fiir den Sinn
unseres Daseins einstehen zu miissen. Politisches Handeln in Staat und

46



Gesellschaft verfiigt, wenn es denn sinnvoll sein soll, iiber diesen Sinn
selbst nicht. In der ,nominatio dei“ erhilt, mit anderen Worten, die
Selbstbeschrinkung des modernen Verfassungsstaates ihren inhaltlich
bestimmten Ausdruck: Der Staat hat seinen Sinn nicht in sich selbst, und
es ist nicht seine Aufgabe, Sinn zu produzieren oder gar dem Menschen-
wesen erst seinen sittlichen Sinn zu geben.

Auch wenn es moglich ist, die rechtsphilosophische Reflexion bis zu
dem Punkt voranzutreiben, dass die humane und humanisierende Be-
deutung eines Gottesbezuges einsichtig gemacht werden kann, wird -
drittens — der Einwand zu beriicksichtigen sein, es sei dem weltanschau-
lich neutralen Staat der Riickverweis auf Gott auch im Angesicht seiner
Krise strikt untersagt. Wiederum sind Differenzierungen vonnéten. Ei-
nerseits diirfte die Einsicht unausweichlich sein, dass aus verfassungs-
rechtlichen Griinden der Praambelgott mit dem Christentum nicht iden-
tifiziert werden darf. Das aber wiirde ja ohnehin nur unter der theolo-
gisch wie philosophisch unhaltbaren Voraussetzung der Fall sein kén-
nen, dass Gott als Eigentum einer bestimmten Religion angesehen wiirde
und nicht als universaler Sinngrund aller Menschen.

Doch auf welche Kriterien kénnte ein Gemeinwesen zuriickgreifen,
das ausdriicklich nicht religionsgebunden ist? Es diirfte deutlich sein,
dass die Kriterien, die eine ,nominatio dei“ inhaltlich bestimmen wiir-
den, sich in jedem Fall vereinbaren lassen miissen mit den Legitimations-
und Rechtsprinzipien sikularer Verfassungen. Die materiale Ausgestal-
tung ihrer Grundrechtskataloge legt jedoch zweifelsohne anthropologi-
sche Kriterien frei fiir eine, wie ich sie nennen wiirde, Minimalbestim-
mung des in der Priambel genannten Gottes. Da dieser Gottesbegriff in
jedem Fall vereinbar sein muss mit dem Menschenbild der Verfassung
und dem Selbstverstindnis eines sikularen freiheitlichen und demokra-
tischen Rechtsstaates, sind fiir die inhaltliche Bestimmung der ,nomina-
tio dei zumindest die folgenden Momente unverzichtbar: Das eine be-
trifft den Zusammenhang von Menschen-und Gottesbild und das andere
ein bestimmtes Verstindnis von Welt und Geschichte: die Achtung der
Wiirde des Menschen als unvertretbares Individuum und die unbedingte
Anerkennung seiner subjekthaften Freiheit; seine Verwiesenheit auf Ge-
meinschaft und Gesellschaft; ein bestimmtes Verstindnis von Welt und
Geschichte insofern, als erst der Gedanke einer positiven Freilassung der
Welt in ihre unableitbare Eigenstindigkeit die Sikularitit freier Ge-
schichts- und Weltgestaltung als méglich erscheinen lasst.

Deutlich benannt werden miissen — viertens und letztens — die Gren-

47



zen meines Vorschlages. Sie liegen ausdriicklich nicht bereits darin, dass
ich iiberhaupt daran festhalte, dass Gott ein universales, ein Mensch-
heitsthema ist. Der Streit dariiber, dass es die Bestimmung des Menschen
ausmacht, ein ,bewusstes Leben® nicht ohne ,,Bewandtnis“ fithren zu
sollen (Dieter Henrich), ist fillig. Zu ihm aber gehért, sich als das nicht
selbstverstindliche Wesen begreifen zu miissen, das eine Antwort auf fiir
sein Leben elementare Fragen allererst zu suchen hat: ,Was kann ich
wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen?“ (Immanuel Kant)

Die Grenze meiner Argumentation liegt vielmehr im Folgenden: Der
Aufweis, dass die Frage des Menschen nach sich selbst ineins die Frage
nach Gott ist, reicht nicht weiter als bis zu der Einsicht, dass das Gott-
denken dem Sinninteresse des Menschen gemifl und die Rede von Gott
anthropologisch relevant ist. Die Giltigkeit des theologischen Satzes
bleibt also unverletzt, dass Gott nur durch Gott erkannt werden konne
im Lichte seines Offenbarwerdens. Mithin verfigtauch der Gottesbezug
einer Verfassungspraambel nicht tiber die Wirklichkeit Gottes, wenn er
daran festhalten will, dass der Sinngrund des politischen Gemeinwesens
nur sein kann, was von Welt und Mensch schlechthin unterschieden ist
und fiir sinnstiftende Moglichkeiten einsteht, die unser menschliches
Konnen ubersteigen. Diese strukturelle Selbstbescheidenheit einer ,,no-
minatio dei® er6ffnet wiederum die Chance eines Staates, in einer plural
verfassten Gesellschaft diejenigen religiésen Traditionen als sinnstiften-
de Ressourcen zu achten und anzuerkennen, die diese bestimmte Rede
von Gott 6ffentlich bezeugen und in ihrer Lebenspraxis real vergegen-
wartigen.

Literaturhinweise

Ernst-Wolfgang Bockenforde: Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sikularisation,
in: ders., Recht, Staat, Freiheit. Studien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Verfas-
sungsgeschichte (stw 914), Frankfurt (Main) 21992, S. 92-114.

Georg Essen: Der ,Praiambelgott® — , Verfassungsanker oder ,Verfassungsstorer? Theo-
logische Anmerkungen zur verfassungsrechtlichen und rechtsphilosophischen Bedeu-
tung der Nominatio Dei im Grundgesetz fiir die Bundesrepublik Deutschland, in: Kir-
che und Recht 7 (2001), S. 125-138.

Ders.: Sinnstiftende Unruhe im System des Rechts. Religion im Bezichungsgeflecht von
modernem Verfassungsstaat und sakularer Zivilgesellschaft. Gottingen 2004.

Michael F. Feldkamp (Hrsg.): Die Entstehung des Grundgesetzes fiir die Bundesrepublik
Deutschland 1949. Eine Dokumentation. Stuttgart 1999.

Paul Kirchhof: Freiheit in der Gemeinsamkeit der Werte. Der Staat lebt von Voraussetzun-
gen, die er selbst mitverantwortet, in: FAZ, Nr. 117, 22.05.1999, S. 8.

Hans Vorldnder: Die Verfassung. Idee und Geschichte. Miinchen 1999.

48



