Jorg Lier

Kirche im Konflikt. Teil des Problems oder
Teil der Losung?

Auch wenn das landldufige sikulare Vorurteil Kirche und religicse Ge-
meinschaften — nicht immer ohne Grund - verdichtigt, eher Teil des
Problems als Teil der Losung zu sein, kommt man nicht umhin festzu-
stellen, dass es unverzichtbar zum Selbstverstindnis der Kirche gehort,
konstruktivan der Uberwindung von Konflikten und der Schaffung von
Frieden mitzuwirken. Zahlreiche Beispiele und tapfere Zeugnisse in der
Weltkirche unterstreichen mit ihrer Praxis dieses Selbstverstindnis. Die
ethische und theologische Ausrichtung auf einen gerechten Frieden, wie

sie in der kirchlichen Lehre seit langer

Die Zeitgenossen seben sich immer
wieder auch mit Ortskirchen kon-
frontiert, die sich nur zogerlich und
gelegentlich widerwillig den Heraus-
forderungen stellen, die mit gewalt-
formigen Konflikten und ibren Fol-
gen verbunden sind. Die daraus re-
sultierenden Glaubwiirdigkeitspro-
bleme sind ernst.

Zeit und im Pontifikat von Papst Johan-
nes Paul I in besonderer Prignanz ent-
faltet worden ist, ist in der Kirche unbe-
stritten. Nichts desto minder sehen sich
die Zeitgenossen immer wieder auch mit
Ortskirchen konfrontiert, die sich nur
zbgerlich und gelegentlich widerwillig
den Herausforderungen stellen, die mit
gewaltférmigen Konflikten und ihren
Folgen verbunden sind. Die daraus resul-

tierenden Glaubwiirdigkeitsprobleme sind ernst. Es wiire aber deutlich
zu kurz gegriffen, wollte man dieses spannungsreiche Verhiltnis von
Lehre und Praxis nur unter der Rubrik von persénlichem Versagen und
Lauheit verhandeln. Es fiihrt vielmehr zum Kern des Problems.

Der friedensethische Zugang zur Frage nach dem Umgang mit Kon-
tlikten fithrt zur Gerechtigkeitsfrage und zur Frage nach der Uberwin-
dung von Gewalt. Nicht der Konflikt als solches ist in aller Regel das
Problem, sondern vielmehr seine Grundlagen und die Formen seines
Austrags. In sozialwissenschaftliche Sprache tibersetzt, zielen die Fragen
auf die Konfliktursachen sowie die Konfliktdynamik. Finer der zentra-

Jorg Liier ist Referent bei der Dentschen Kommission [ustitia et Pax in Berlin.

192 Ost-West. Europaische Perspektiven 6 (2005) Heft 3



len Ausgangspunkte der kirchlichen Reflexion und damit — zumindest
theoretisch—auch der kirchlichen Beitrige zum Friedensproblem ist die
tief in der biblischen Tradition verankerte Auffassung von der spezifi-
schen Wirkmichtigkeit von Gewalt und Gewalterfahrung. Zu diesen
Spezifika gehort, dass alle Beteiligten — wenn auch in unterschiedlicher
Weise — durch die Gewalt und ihre Folgen geprigt und somit Teil des
Gewaltprozesses werden. Gewalt wirkt fort, in den Spuren, die sie bei
Titern wie Opfern hinterlisst, auch wenn die konkrete Gewalttat
voriiber ist. Sie prigt in ihren Folgen die Handlungs- und Wahrneh-
mungsmuster aller Beteiligten. Sie schreibt sich ein in das Gedichtnis der
Opferund ihrer Angehorigen; nichtselten in der Versuchung zur Revan-
che, zur Gegengewalt. Was dabei oft unterschitzt wird, ist die Tatsache,
dass auch das Bewusstsein der Téter und ihrer Angehorigen und Nach-
kommen durch die Gewaltausiibung geformt und geprigt wird. Dies
tritt einem meist in Form wiitender oder kalter Leugnung, seltener in
Form mehr oder minder bewusster Scham entgegen. Zu den Spezifika
von Gewaltdynamiken gehort, was die Bearbeitung nicht gerade erleich-
tert, die Tendenz zu tiefgehenden Verstrickungen, die weit iiber eine
klare und eindeutige Definition von Opfern und Titern hinausgeht. Die
Auswirkungen der Gewalt — so der unverzichtbare Befund — betreffen
alle und zwar keineswegs nur in einem metaphysischen, sondern durch-
aus ganz praktischen Sinn.

Durch Gewalt belastete Geschichte ist, daran herrscht gerade auch
mit Blick auf europiische Erfahrungen kein Zweifel, ein Sprengsatz an
den Fundamenten einer Gesellschaft und im Zusammenleben der
Vélker. Die Halbwertzeiten von Gewaltauswirkungen sind immens.
Nicht selten geht die Gewaltprigung so weit in die alltigliche Weltwahr-
nehmung ein, dass sie nicht einmal als solche erkannt wird. Gewalt und
Gegengewalt perpetuieren sich in solchen Konstellationen, ohne dass die
Akteure aus ihrer tragischen Verstrickung herauszutreten verméchten.
Eine der ersten Aufgaben kirchlichen Friedenshandelns ist es daher, die
differenzierte Wahrnehmung der Gewaltférmigkeit von Welt zu for-
dern. Die spezifischen Plausibilititen der gewaltgeprigten Weltdeutun-
gen gilt es zu durchbrechen. Dabei ist von den konkreten Erfahrungen
und Narrativen der Betroffenen auszugehen und der Versuchung zu wi-
derstehen, sich ins rein Prinzipielle zu flichten. Die Hilflosigkeit so
mancher kirchlichen Verlautbarung zu Konflikt und Gewalt ist auf die
mangelhafte Bereitschaft, sich den konkreten Anfragen und Anfeindun-
gen wirklich zu stellen, zurtickzufiihren.

193



Aber christliches und insbesondere kirchliches Friedenshandeln
kann — oder zumindest sollte es — nicht bei dem dunklen und in der Tat
unabweisbaren Hinweis auf die Gewaltdurchdrungenheit der Welt ste-
hen bleiben. Es entwickelt seine Perspektive in nachgerade paradoxer
Weise durch die Riickbindung des Gewaltphinomens an konkrete
menschliche Schuld. Die Feststellung, dass Gewalt immer auf konkreter
menschlicher Schuld beruht, erméglicht das in den jeweiligen Situatio-
nen oftmals als iibermichtig erlebte Gewaltphinomen, ohne es zu ver-

Christliches Friedenshandeln kann
nicht bei dem dunklen und in der Tat
unabweisbaren Hinweis auf die Ge-
waltdurchdrungenbeit der Welt ste-
hen bleiben. Es entwickelt seine Per-
spektive in nachgerade paradoxer
Weise durch die Riickbindung des
Gewaltphinomens an konkrete
menschliche Schuld.

harmlosen, auf seine wirklichen Mafle
zuriickzufiihren und der Rede von Ver-
sohnung einen konkreten befreienden
Sinn zugeben. In der Riickbindung des
Gewaltphinomens an menschliches Frei-
heitshandeln und darin eingeschlossen
menschliche Schuldfihigkeit liegt ein we-
sentlicher Schlissel fiir wirksames Frie-
dens- und Versohnungshandeln. Denn

mit dieser Riickbindung ist entgegen der
scheinbaren Unausweichlichkeit der Gewalt die Umkehrfihigkeit ange-
sprochen. Der Logik von Gewalt und Schuld steht dabei die biblische
Zusage Gottes an sein Volk und die Gottesebenbildlichkeit des Men-
schen gegentiber.

Dieser fromme und schéne Gedanke von der Unzerstorbarkeit der
Freiheit, eben auch zur Umkehr, bekommt, wendet man ihn, da Gesell-
schaften als Ausprigungen menschlicher Freiheit Anteil an der mensch-
lichen Schuldgeschichte haben, iiber das Individuelle hinaus auf die
Sphire des Politischen an, eine fiir konkretes Friedenshandeln orientie-
rende Bedeutung. Die Einsicht, dass wir vor jeder personlichen Schuld in
Zusammenhinge gestellt sind, die durch Gewalt und Schuld geprigt sind
und unser Handeln entscheidend mitbestimmen, ist traditionell in der
Lehre von der Erbsiinde beheimatet. In der Bibel ist an verschiedenen
Stellen die Rede davon, dass die Sohne und Enkel die Vergehen der Viter
zu tragen haben, was weniger auf eine besondere Rachsiichtigkeit Got-
tes, als vielmehr die machtvollen Auswirkungen der Stinde hinweist. Die
Weisheit dieser Einsicht ist gerade in Deutschland vor dem Hintergrund
der NS-Geschichte nicht schwer zu verstehen.

Entgegen der verfiihrerischen Tendenz, die schmerzhafte Erinnerung
an Gewalt in Vorstellungen von einer Riickkehr zur Normalitdt auf-
zulosen, sollte sich kirchliches Friedenshandeln daran orientieren, ge-

194



duldig und selbstkritisch die Strukturen sowie die konkreten Geschich-
ten der Gewalt zur Sprache zu bringen. Dabei gilt es, sowohl der Versu-
chung zu widerstehen, in ein wohlfeiles allgemeines Schuldbekennen zu
verfallen, das an der Oberfliche bleibt, weil es sich nicht der konkreten
Schuld stellt, als auch dem Dringen nach Schlussstrichen keineswegs
nachzugeben. So verlockend es ist, Schlussstriche zu ziehen, es ist irreal
und verdeckt die zu behandelnden Wunden, anstatt an ihrer Heilung
mitzuwirken. Der kurzfristige Mehrwert einer relativen Befriedung der
Situation steht nur in seltenen Fillen in einem vertretbaren Verhiltnis
zur mittel- und langfristigen Vergiftung der politischen Szene. Unter
Bedingungen einer auf kurzfristig vorweisbare Erfolge ausgerichteten
Politik, wie sie gerade auch in den westlichen, stark am Mediendiskurs
orientierten Gesellschaften immer weiter Raum greift, ist es von hoher
Bedeutung, auf eine Auseinandersetzung mit dem Gewalt- und Frie-
densproblem in einer lingerfristigen Perspektive zu dringen. Amnestie-
regelungen erscheinen in dieser Perspektive hochgradig fragwiirdig.
Ein derart auf Analyse von Ursachen, Strukturen und Auswirkungen
von Gewalt zielendes Handeln, das sich politisch gesprochen in straf-
rechtliche Verfolgung, Wahrheitskommission, wissenschaftliche Auf-
klirung und schulische Curricula iibersetzen lisst, erhilt seine Wiirde
aber letztlich weniger aus der Schirfe seiner Analyse als vielmehr aus der
konkreten Teilnahme am Prozess der gesellschaftlichen Selbstauf-
klirung sowie der Bereitschaft zur nicht selten spannungsreichen prak-
tischen Solidaritit mit den Opfern. Die Gewalterfahrung auf seiten der
Opferund ihrer Nachfahren, die oftmals konkreter Hilfe bediirfen, fithrt
geradezu typisch zu einer gewissen Ungleichzeitigkeit im Denken und
Empfinden im Vergleich zur Mehrheitsgesellschaft. Die auf individuel-
len wie gesellschaftlichen Traumatisierungen beruhenden Reizschemata
erschweren das Gesprich nicht selten selbst in Fillen wohlmeinender
Gesprichspartner. Um so wichtiger ist es, Gesprichszusammenhinge zu
schaffen, in denen die Opfer Gehér finden. Dabei geht nicht um eine
Form paternalistisch verstandener Caritas. Es ist vielmehr auch fiir das
Verstindnis der konkreten jeweils partikularen Gewaltgeprigtheit der
Gegenwartunverzichtbar, die Perspektiven der Opferin den Prozess der
Gewaltiiberwindung einzubeziehen. Die auftretenden schmerzhaften
Ungleichzeitigkeiten, die sich durchaus tiber Generationen fortsetzen
kénnen, wie wir nicht nur aus dem Dialog mit unseren jiidischen Nach-
barn wissen, gilt es, diskursiv ausdeutend zu tragen. So kann die in-
hirente Spannung der geschirften und zugleich verzerrten Perspektive,

195



die sich aus historisch geprigter Hermeneutik ergibr, fruchtbar gemacht
werden. Gerade hier erweist sich der lange Atem des der christlichen
Friedensethik zu Grunde liegenden Gewaltverstindnisses.

Doch den theoretischen Einsichten in die Strukturen des Gewalt-
problems steht nicht selten eine unbefriedigende Praxis gegeniiber. Es
stellt sich somit die Frage, wie die Ortskirchen zu Akteuren der
Gewaltiiberwindung werden kénnen. Mit Blick auf die geforderte prak-
tische Solidaritit mit den Opfern, aber ebenso mit Blick auf die wichtige
wirksame Auseinandersetzung mit den Titern sowie den Gewaltstruk-
turen iiberhaupt ist es von zentraler Bedeutung, dass kirchliche Akteure
ein gewisses Mafl an Glaubwiirdigkeit besitzen. Diese wird im Konflike-
geschehen allerdings nicht selten beschidigt. Die Stirkung, gelegentlich
sogar Riickgewinnung der Glaubwiirdigkeit erfordert in aller Regel ei-
nen schmerzhaften Prozess des Sichehrlichmachens gegentiber der eige-
nen Rolle sowie den Leistungen und dem Versagen der Glieder der Kir-
che. Es gilt, die Kirche in die gegeniiber der Gesellschaft geforderte
selbstkritische Sichtung miteinbeziehen. Nur wer seine eigene geschicht-
liche wie auch personliche Verwobenheit
bzw. Verstrickung in die Gewaltver-

Nur wer seine eigene geschichtliche
wie auch personliche Verwobenbeit
bzw. Verstrickung in die Gewalt-
verhaltnisse konkret bekennt und
aufarbeitet, kann ein glanbwiirdiges
Zeugnis bei der Uberwindung von
Gewalt ablegen.

hiltnisse konkret bekennt und aufarbei-
tet, kann ein glaubwiirdiges Zeugnis bei
der Uberwindung von Gewalt ablegen.
In welcher Weise dies in den verschiede-
nen Kontexten geschehen kann, wird je-
weils sehr von der partikularen Konstel-

lation abhangen. Sowohl Rolle und Stir-
ke der Kirche in der jeweiligen Geschichte und Gesellschaft spielen dabei
eine Rolle als auch Art und Phase des Konflikts, um den es im Einzelnen
geht. Je nach konkreter historischer Situation wird sich diese Frage in
unterschiedlicher Dringlichkeit bzw. Zuspitzung stellen. Es macht eben
einen gravierenden Unterschied, ob wir es mit Minderheitenkirche zu
tun haben, die selbst verfolgt wurde, oder mit einer Mehrheitskirche, die
sich nicht ausreichend gegen Verfolgungen anderer zu Wehr gesetzt,
diese vielleicht sogar stillschweigend gebilligt hat, um nur zwei der zahl-
reichen Varianten zu nennen. So oder so sind die Kirche und ihre Glieder
Teil der durch die Gewaltgeschichte geschaffenen Bezichungs- und Deu-
tungssysteme, die fiir die aktuelle Konfliktdynamik von Bedeutung sind,
und somit Teil des Problems. Dieser Befund ist fiir die Beteiligten—leicht
nachvollziehbar — alles andere als erfreulich.

196



Die Aufklirung der Verstrickung iz und des Geprigtseins durch die
Gewaltund ihre Folgen ist nimlich auch dann erforderlich, wenn sich die
Kirchen in einer Verfolgungssituation befunden haben. Insbesondere
nach Phasen der Repression wird das unbestritten schwierige und
schmerzhafte Fragen oftmals als Fortsetzung der Verfolgung erlebt und
als solches abgewehrt. Kritische Fragen nach Verstrickung und unheil-
voller Prigung werden von den Betroffenen allzu oft als generelle Infra-
gestellung ihrer Leiden wahrgenommen. Durch die ggf. sogar subjektiv
stimmige Uberbetonung der Opferrolle und der Leiden geraten die
Titeranteile schnell aus dem Blick. Die erforderlichen kritischen Fragen
nach den systemischen Zusammenhingen kénnen unter solchen Bedin-
gungen nur unter groflen Mithen zu Gehér gebracht werden.

Diese Erfahrung verweist darauf, dass dieselben Versuchungen und
Irrwege, die sich so leicht fir die jeweiligen Gesellschaften konstatieren
lassen, auch in der Kirche abzuwehren und konstruktiv zu beantworten
sind. Ekklesiologische Hinweise auf den mystischen und heiligmafligen
Charakter der Kirche helfen in diesem Zusammenhang leider nicht wei-
ter, sondern nehmen nicht selten die Funktion eines Verdringungs-
arguments an. Nicht selten wird dann unter Verweis auf den mystischen
und heiligmafligen Charakter der Kirche die Relevanz der selbstkriti-
schen Befassung mit der Institution Kirche generell bestritten. Dabei
werden die Mirtyrer der Kirche oftmals als Ausweis des tadellosen Ver-
haltens der Kirche funktionalisiert, wihrend diese in ihrer Gesamtheit
mit den Martyrern tiberidentifiziert wird. Diese verstindlichen Abwehr-
muster weisen auf den hohen Grad von Verunsicherung durch die Ge-
walterfahrung hin. Es bestehtalso — eingedenk dessen, dass sich mit eines
anderen Mannes Pferd leicht durchs Feuer reiten lisst — kein Grund zu
tiberheblicher Herablassung gegentiber Ortskirchen, die sich nur
zogerlich diesen schmerzhaften Erneuerungsprozessen stellen.

Es mag auf den ersten Blick verwundern, aber gerade die Tatsache,
dass die Kirche in ihrer sozialen Verfasstheit nicht tiber der Geschichte
thront, sondern vielmehr als Volk Gottes durch die Geschichte pilgert
und dabei denselben Versuchungen ausgesetztist wie alle Menschen und
diesen Versuchungen leider zuweilen auch erliegt, ist die Voraussetzung
fiir ein konkretes und glaubhaftes Zeugnis. Nicht blutleere Prinzipien,
sondern geteiltes und im Lichte des Evangeliums gedeutetes reales Leben
kann jenen Moglichkeitssinn schaffen, der ein Durchbrechen der Ge-
waltgeschichte Wirklichkeit werden lisst. Das Wort der polnischen
Bischofe an die deutschen Bischofe 1965 ,Wir vergeben und bitten um

197



Vergebung® stellt in diesem Zusammenhang nach wie vor ein leuchten-
des Beispiel dar. Erst in der nachvollziehenden Teilnahme an den Ge-
waltiiberwindungsprozessen kann das tiefere Friedensverstindnis zur
wirksamen Entfaltung kommen.

So wenig es einen Masterplan fiir kirchliche Beitrige zur Gewalt-
{iberwindung gibt, so klar ist dennoch, dass die enorme Expertise und
Erfahrung, die die Ortskirchen in den unterschiedlichsten kulturellen
und politischen Kontexten in der Auseinandersetzung mit Gewalt ge-
sammelt haben, ein grofies Potenzial zur Forderung und Ermutigung
von Gewaltiiberwindungsprozessen darstellt. Vor dem Hintergrund,
dass Gewalterfahrung eine prekire Selbstbezogenheit von Diskursen
befordert, kommt der Méglichkeit, mit Anderen die eigene Erfahrung
auszutauschen, eine nicht zu unterschitzende Bedeutung zu. Schon die
gesprichsweise Erfahrung, dass Andere in dhnlichen Problemlagen diese
oder jene positive oder negative Erfahrung gemacht haben, erweist sich
nicht selten als erster Schritt aus dem zuweilen autistisch anmutenden
Verkriimmtsein in der eigenen Situation und fordert die notwendige Be-
reitschaft, analytischen Abstand einzunehmen. Dieses Potenzial sollte in
der weltkirchlichen Arbeit zukiinftig stirker beriicksichtigt und
gefordert werden. Doch lisst sich dies nicht fordern, ohne zugleich vor
der darin liegenden Versuchung zu warnen, die Méglichkeiten externer
Akteure zu tberschitzen.

Ohne die Bedeutung externer Hilfestellung bei der Uberwindung
von Gewalt- und Konfliktpotenzialen zu schmilern, ist deutlich zu be-
tonen, dass der entscheidende Impuls — gerade aus den oben genannten
Griinden der Glaubwiirdigkeit — jeweils aus den Gesellschaften selbst
kommen muss und nur kann. Gewalt ist nur im Konkreten, im Kontext
zu iiberwinden, nicht im Prinzipiellen. Es kann kaum genug davor ge-
warnt werden zu glauben, Gewaltiiberwindung sei einfach eine Frage
der entsprechenden Soziotechnik. Sie ist vielmehr —und hier kommt die
personalean Schuld und ihrer Pragungskraftorientierte Perspektive zum
Tragen — cine Frage nach der Einbezichung der betroffenen Akteure.
Mehr noch, es ist die Frage danach, wie die in unterschiedlicher Weise
vonder Gewalt Betroffenen langfristig zu Akteuren ihrer eigenen Befrei-
ung von der Gewalt werden kénnen.

In der Praxis wird man immer wieder auf Situationen stoflen, die,
wenn iiberhaupt, befriedigende Antworten nur in einer Perspektive tiber
mehrere Generationen hinweg zulassen. Hier gilt es, sich nicht zu frith
mit den Realititen zu arrangieren. Die Rede von Versohnung verkommt

198



nimlich unmittelbar zur nicht selten kontraproduktiven Propaganda,
wenn in ihr nicht auch das Bewusstsein fiir das langanhaltend Unabge-
goltene und tendenziell nicht mehr Verséhnbare der jeweiligen Konstel-
lation zum Ausdruck kommt. Die Kirche sollte um ihres Ureigensten
willen dabei eine verlissliche Anwiltin einer adiquaten Rede von
Versohnung sein, die nicht billig iiber die Leiden der Opfer hinweg geht,
sondern vielmehr die inhirente Spannung hoffnungsvoll austrigt.

Kirchliches Friedenshandeln steht in der Auseinandersetzung mit
gewalttitigen Konflikten und deren Auswirkungen — vielleicht sogar
wieder stirker — vor einer weiteren Herausforderung. Immer wieder sind
in Konfliktkonstellationen Bemithungen seitens der Politik zu beobach-
ten, ihren jeweiligen Interessen mittels der Funktionalisierung religioser
Gefiihle und Symbole stirkere Geltung zu verschaffen. Der Faktor Re-
ligion ist offensichtlich real. Damit reagiert Politik durchaus auf den
durch die existenzielle Bedrohung durch Konflikteskalation, Gewaltdy-
namik und Leidenserfahrung gesteigerten Bedarf an Sinn und Deutung.
Gerade religiose Symbole, die immer auch von der Auseinandersetzung
von Gut und Bése handeln, stellen spezifische Deutungsangebote parat,
die die aktuelle Konfliktwahrnehmung

zuspitzen und iiberformen koénnen. Ist
die Auseinandersetzung erst einmal in
die Perspektive unausweichbarer und
letztlich unverhandelbarer Gut-Bose-
Konfrontation gertickg, ist es nicht weit
bis zur heilsgeschichtlichen Verklarung

Die Rede von Versobnung verkommt
namlich unmittelbar zur nicht selten
kontraproduktiven Propaganda,
wenn in ihr nicht auch das Bewusst-
sein fiir das langanbaltend Unabge-
goltene und tendenziell nicht mebr
Versobnbare der jeweiligen Konstel-

und Rechtfertigung von Gewalt. Der :
Missbrauch des Opfergedankens bis hin lation zum Ausdrieck kopamt.
zu Mirtyrerideologien erweist sich nicht
selten als konfliktverschirfend und gewaltfordernd. Solcher Perversion
von Religion entgegenzutreten, ist Sache der Religionsgemeinschaften
im allgemeinen und der Kirche im besonderen. Der spezifischen, nicht
selten von apokalyptischen Bildern angetriebenen Religiositit des Krie-
ges ist mit der Unterscheidung der Geister entschieden zu begegnen.
Die Religionsgemeinschaften stehen somit vor der Frage, wie sie der
grofien Gefahr, in Wahrnehmung und Tat so in Konflikte einbezogen zu
werden, dass sie sie eher férdern, als iberwinden helfen, sinnvoll entge-
gentreten konnen. In diesem Zusammenhang scheint es angeraten zu
sein, dass die Religionsgemeinschaften und insbesondere die Kirche sich
intensiv mit der Struktur des politischen Religionsmissbrauchs sowie

199



ggf. mit ihrem eigenen Anteil daran auseinandersetzen. Dabei kann es
kein Schaden sein, auch die eigene religise Rede darauthin zu bedenken,
inwieweit sie vom jeweiligen Konflikt geprigt wird und in welcher Wei-
se sie auf ihn einwirkt.

Kirchliches Friedenshandelnund darin kirchlicher Umgang mit Kon-
flikten ist gefordert, iiber den Verweis auf seinen normativen Friedens-
anspruch hinaus die Evidenz der eigenen friedensethischen Perspektive
gegen sikulare und pseudoreligiose Heilsvorstellungen stark zu machen.
Soll die am Leitbild des ,gerechten Friedens® orientierte Friedensethik
konstruktiv relevant werden, so ist es unabdingbar, sowohl den ,fal-
schen Propheten® der Gewalt als auch der pragmatisch daherkommen-
den Resignation im Umgang mit der Gewalt mit praziser, zuweilen de-
konstruierender Analyse sowie einer kontinuierlichen und erkennbaren
Praxis entgegenzutreten sowie ein Verstandnis von der eigenen Verwo-
benheit in die jeweiligen Konflikte zu entwickeln. Dass die Kirche auf
diesem Weg semper reformanda ist, ist in der Tat Teil des Problems und
darin Teil der Losung.

200



