Thomas Bremer

Kulturelle Pragung und kulturelle Grenzen im
neuen Europa

Begriffe und Inhalte

Das deutsche Wort ,,Grenze® ist slawischen Ursprungs (von ,granica“);
es gehort zu den relativ wenigen slawischen Wortern, die wir in unsere
Sprache iibernommen haben. Diese Beobachtung lisst nicht nur darauf
schlieflen, dass sich germanische und slawische Stimme sehr friih von-
einander abgegrenzt haben und zwischen sich eine ,granica® wussten,
sondern sie weist vor allem auch darauf hin, dass zwischen den Nachbarn
eine solche Form von Begegnung und Austausch bestand, in der es
moglich war, dass sogar ein Wort der einen Sprache ohne grofle Ver-
dnderungen von der anderen entlehnt werden konnte, sodass der germa-
nische Ausdruck ,Mark® aus dem aktiven Gebrauch verdringt wurde.
Dieses kleine Beispiel zeigt, dass mit dem Begriff ,Grenze“ sehr un-
terschiedliche Vorstellungen verbunden werden kénnen. Eine Grenze
mag eine schier uniiberwindliche Hiirde sein, wie es die Systemgrenze in
Mitteleuropa einige Jahrzehnte war, oder sie kann als Ort der Begeg-
nung, des Kontakts und des Austausches verstanden werden. Auch
schlieBen sich diese beiden Eigenschaften von Grenze nicht notwendig
gegenseitig aus: sclbst die Grenze, die Europa in der zweiten Hilfte des
vergangenen Jahrhunderts geteilt hat und die ja mitten durch Berlin ge-
gangen ist, konnte es trotz all ihrer Monstrositit und Grausamkeit nicht
verhindern, dass nicht nur Menschen (oft unter Inkaufnahme grofler
Risiken) und Waren sie iiberschritten, sondern dass sich vor allem auch
Ideen und geistige Entwicklungen von ihr nicht zuriickhalten lieflen; sie
tiberwanden die Grenze, und zwar sowohl in 6stliche als auch in westli-
che Richtung. Es wire also falsch, mit dem Begriff der Grenze zunichst
eine nicht tiberbriickbare Trennung in Verbindung zu bringen. Das Ele-

Prof. Dr. Thomas Bremer, Professor fiir Okumenik (Schwerpunkt: stliche Kir-
chen) und Friedensforschung an der Katholisch-Theologischen Fakultit der
Universitat Miinster, ist Mitglied der Redaktion dieser Zeitschrift.

136 Ost-West. Européaische Perspektiven 3 (2002) Heft 2



ment der Beriihrung und Begegnung ist, wie noch gezeigt werden soll,
von mindestens ebenso grofler Bedeutung,.

Grenzen umschlieflen Riaume, die durch sie, die Grenzen, erst ihre
Gestalt gewinnen. Der Bezirk Reinickendorf in Berlin, das Land Nieder-
sachsen oder die Republik Osterreich haben sehr genaue Grenzen, und
damit haben sie auch eine exakte und festgelegte Gestalt. Jeder, der es
wissen mochte, kann ganz genau erfahren, was zum Bezirk Reinicken-
dorf gehort und was eben etwa in Pankow oder im Wedding liegt. Aller-
dings gibt es auch Rdume, die sich nicht so einfach festlegen lassen. Die
Bahnhofsgegend, die Liineburger Heide oder Mitteleuropa haben keine
derart genauen Grenzen, und daher ist die Bestimmung dessen, was da-
mit gemeint ist, erheblich schwieriger. Das verursacht bei der Bahnhofs-
gegend und bei der Liineburger Heide in der Regel keine grofieren Pro-
bleme, wohl aber beim Mitteleuropabegriff, und sieht man genauer hin,
so muss man feststellen, dass auch der Begriff , Europa“ nicht in seinen
Grenzen feststeht, wenigstens nicht in den 6stlichen. Manchmal wird die
Ostgrenze Europas (geographisch) mit dem Ural gleichgesetzt, zuweilen
wird jedoch auch gesagt, sie sei identisch mit der Grenze zwischen der
westkirchlich und der orthodox geprigten Welt. Ganz offensichtlich
gibt es also verschiedene Inhalte dessen, was man mit dem Begriff Europa
in Verbindung bringt. Nur am Rande sei auf die Probleme verwiesen, die
mit diesen beiden Erklarungen einhergehen: wenn wir den Ural als Ost-
grenze Europas verstiinden, bleiben Fragen wie die nach der Siidost-
grenze des Kontinents oder nach der Bedeutung des Mittelmeerbeckens
offen; und wenn wir die Orthodoxie als Ausschlusskriterium verwen-
den, dann fiele Griechenland, EU-Mitglied und in vieler Hinsicht Wiege
der europiischen Kultur, gleichsam unter den Tisch.

Vielleicht ist es daher sinnvoll, die Frage umzudrehen und nicht nach
den Grenzen zu fragen, sondern zuerst nach den Inhalten. Wenn wir also
zunachst definieren, was wir unter der Heide verstehen, dann fallt es uns
leichter zu urteilen, ob eine bestimmte Gegend, ein Ort oder eine Region
zur Heide gehoren oder nicht. Die Grenzen werden durch das Gebiet
bestimmt, welches sie umschlieflen, nicht umgekehrt. Demnach hitten
wir also zu kliren, was Europa ist, und bekimen dann - so ist zu hoffen
— eine Antwort auf die Frage nach seiner Ausdehnung.

137



Mosaik ,,Europa“

Was also macht Europa aus? Es gibt zahlreiche, hochst unterschiedliche
Ansitze, diese Frage zu beantworten. Zunichst wird Europa hiufig als
Wertegemeinschaft beschrieben. Danach sind die vor allem durch die
Aufklirung vermittelten, allerdings im christlich-jidischen Erbe zu
Grunde liegenden Werte wie Anerkennung der Wiirde des Menschen
und damit Achtung der Menschenrechte, Freiheit, Gleichheit und ande-
res typische Kennzeichen fiir das, was man unter ,,Europa“ versteht. In
der aktuellen Menschenrechtsdebatte beziiglich der Politik gegentiber
China oder dem-Iran zeigt sich dieses Verstiandnis, und auch die damit
verbundenen Konsequenzen: In der Logik des europiischen Men-
schenrechtsverstindnisses liegt die Forderung nach der universalen

Gltigkeit der Menschenrechte, die dann

Europa setzt sich aus Gesellschaften
und Staaten zusammen, in denen sich
die genannten Wertvorstellungen ent-
wickelt haben und wo sie heute mebr
oder weniger konsequent angewen-
det, wenigstens aber verbal bekannt
werden.

eben bei anderen Staaten und Gesell-
schaften Widerstand hervorrufen kann.
Europa wird also durch diese Werte zu-
sammengehalten, ja sogar gebildet. Der
Kontinent setzt sich aus Gesellschaften
und Staaten zusammen, in denen sich die

genannten Wertvorstellungen entwickelt
haben und wo sie heute mehr oder weniger konsequent angewendet,
wenigstens aber verbal bekannt werden. Allerdings fillt damit ein rein
geographisches Verstindnis unseres Kontinents praktisch aus: Uberall
dort, wo diese Werte geachtet und hoch gehalten werden, wire dann
Europa. Nicht die Frage nach einem Wo, sondern die nach einem Wie
wiirde dann mit dem Begriff ,Europa“ beantwortet.

Es ist also klar, dass allein durch die Berufung auf die europiischen
Werte noch keine Antwort auf unsere Frage gegeben werden kann. Ganz
offensichtlich muss noch etwas hinzukommen, was Europa ausmacht.
Oft werden hier die europiischen Traditionen genannt. Es gibt etwas,
was aus Europa stammtund tiber die Werte hinaus gemeinschaftsbildend
wirksam ist. Die religiose Praigung des Kontinents durch das Christen-
tum, die Aufnahme von Elementen der antiken Philosophie und Kultur
sowie deren Integration in das christliche System, die besondere Form
von Staatenbildung auf relativ engem Raum mit dem daraus folgenden
Bediirfnis nach exakter Grenzfestlegung und der relativ intensive Aus-
tausch zwischen verschiedenen Gruppen und Einheiten, die vor allem
durch Sprache geprigt sind, lieRen sich hier nennen. Die vorher genann-

138



ten Werte werden also in solchen Traditionen und durch sie vermittelt.
Die religiose Pragung spielt hierbei eine zentrale Rolle.

Zum einen wurde Europa zum christlichen Kontinent schlechthin,
zumal nach den Eroberungen des Islam, welche das Christentum auf der
Arabischen Halbinsel und in Nordafrika fast vollstindig verschwinden
lieflen. Infolge der Prigung des europidischen Westens durch die
romisch-lateinische Kultur, die bald mit dem Christentum in seiner
westlichen Form eng verbunden war, und infolge der Verbreitung des
griechisch geprigten Christentums in Ost- und Siidosteuropa sowie die
vor allem durch Ménche erfolgte Kolonisation des nordlichen Osteuro-
pa war der christliche Glaube bald fast tiberall auf dem Kontinent ver-
breitet. Die Intoleranz der christlichen Lehre gegentiber anderen Reli-
gionen hat dazu beigetragen. Das Verschwinden von allen anderen
religiosen Phinomenen gehorte zum Programm der Christianisierung,
wie es von den Akteuren und den Zeitgenossen verstanden wurde. Die
deutliche Aufteilung zwischen den beiden Romischen Reichen sorgte
nur an erstaunlich wenigen Punkten — etwa in Dalmatien oder bei der
Mission der Bulgaren — fiir Konflikte; die meisten Auseinandersetzun-
gen des ersten Jahrtausends zwischen dem christlichen Osten und dem
Westen waren nicht durch machtpolitische Hintergriinde bedingt, son-
dern durch unterschiedliche Interpretationen der christlichen Lehre.
Hier zeigt sich ein hiufig tibersehener oder vernachlassigter Faktor fiir
die Entstehung von Konflikten, namlich die religiosen Auseinanderset-
zungen inhirente Dynamik, die Kompromisse erheblich erschwert.

Zum anderen kamen im Laufe der Geschichte weitere Pragungen der
religiosen Gestalt Europas hinzu. Neben dem christlichen Glauben ist
das Judentum zu nennen, das immer eine wichtige Rolle in Europa ge-
spielt hat, trotz der zahlreichen und massiven Verfolgungen im Verlauf
der Geschichte. Der Islam ist nach seiner Vertreibung aus Spanien in
Stidosteuropa, wohin er durch die Osmanen gebracht worden ist, sess-
haft geworden und geblieben. Durch Eroberungen kamen weitere isla-
misch geprigte Gebiete an Russland.

Schlieflich sind die Trennungen zu nennen, die sich innerhalb des
Christentums vollzogen haben: das Schisma von 1054 (das eigentlich ein
Mythos ist, weil sich die Aufthebung der Gemeinschaft zwischen
ostlicher und westlicher Kirche in einem langsamen Prozess vollzogen
hat, welcher im ersten Jahrtausend begann und wohl erst 1204, mit dem
vierten Kreuzzug, abgeschlossen war), und die Reformation des 16. Jahr-
hunderts mit ihren Folgen, nimlich der Entstehung der protestantischen

139



Kirchen. Der Kontinent hatte sich damit in drei Raume aufgeteilt: einen
siidlichen und westlichen katholischen, einen nordlichen evangelischen
und einen stiddstlichen und 6stlichen orthodoxen. Die Mitte war — vor
allem aufgrund der besonderen Situation in Deutschland - gemischt.

FlieBende Uberginge

Doch gab es vor allem an den Randern dieser religiosen Grenzen stets
Phinomene, die die Durchgingigkeit der Grenzen verdeutlichten. Ei-
nige Beispiele: Orthodoxe Glaubige und Priester lebten auf griechi-
schen Inseln zeitweise unter katholischen Bischofen, notgedrungen
zwar, aber doch halbwegs funktionierend. Katholiken und Protestanten
in Deutschland teilten sich Kirchengebaude und lernten in verschiede-
nen Gebieten, insbesondere in den konfessionell nicht eindeutig
gepragten Stddten, miteinander zu leben; orthodoxe Theologen tiber-
nahmen — haufig nach Studienaufenthalten im Westen — katholische oder
evangelische Denkmodelle, um die Lehre ihrer eigenen Kirche zu syste-
matisieren; bei den Muslimen in Siidosteuropa lassen sich zahlreiche Ele-
mente der christlichen Volksfrommigkeit finden, bis hin zu Elementen
einer Marienverehrung bei bosnischen
Muslimen. Das heifit nicht, dass die Kon-

Religiose Grenzen in Europa waren
offenbar keineswegs undurchldssig
und uniiberwindbar. Das wurden sie
zumeist erst dann, wenn sie mit an-
deren Grenzen, insbesondere in der
Neuzeit mit nationalen Grenzen, zu-

fessionen oder gar die Religionen pro-
blemlos miteinander leben konnten; wir
wissen schliefflich auch von vielen Kon-
flikten und Beispielen fiir Intoleranz und
Gegensatz. Religiose Grenzen in Europa

sammentfielen. waren offenbar keineswegs undurch-

lissig und uniiberwindbar. Das wurden
sie zumeist erst dann, wenn sie mit anderen Grenzen, insbesondere in der
Neuzeit mit nationalen Grenzen, zusammenfielen. In diesen Fillen wur-
de das religiose Bewusstsein instrumentalisiert, zum Teil auch erst ge-
weckt, um eine Homogenisierung zu erreichen. Das lisst sich besonders
in Siidosteuropa deutlich beobachten und nachweisen.

Wenn man diese Phinomene als europiische Traditionen betrachten
will, dann erscheint Europa als der Kontinent des religiosen Pluralismus.
Damit ist hier nicht einfach ein Nebeneinander von religiésen
Uberzeugungen gemeint (denn das lisst sich ja auch woanders finden),
sondern ein Prozess des sich gegenseitigen Beeinflussens, der hier wie

140



wohl nirgends sonst wirksam geworden ist. Auch an vielen anderen
Phinomenen liefe sich zeigen, dass eigentlich nicht die Aufteilung in
Blocke bestimmend war, in Ostrom und Westrom, in katholische und
evangelische Welt, in Christentum und Islam, sondern vielmehr die In-
teraktion zwischen diesen Blocken, die sich vor allem an ihren Rindern
vollzog. Zur europdischen Tradition gehort damit also die Grenziiber-
schreitung, die Uberwindung und kritische Infragestellung der her-
kommlichen Pragungen. Diese Tradition ist sicherlich nicht unabhingig
von den oben genannten Werten zu denken; beide stehen in einem engen
Wechselverhaltnis zueinander.

Zur Verdeutlichung: Hier soll kein Idealbild von Dialog, Toleranz
und friedlichem Zusammenleben gezeichnet werden. Mir sind die zahl-
reichen Konflikte und Probleme durchaus bewusst, die durch die religios
vermittelten Prigungen im Laufe der Geschichte entstanden sind. Doch
hat das Christentum trotz seines Absolutheitsanspruchs gerade in seinen
verschiedenen konfessionellen Ausprigungen und gerade in Europa ei-
nen Raum gefunden, wo Austausch, Begegnung, Ubernahme von Ele-
menten und gegenseitige Befruchtung moglich waren. Die Entstehung
emanzipatorischer Ideen und die Entwicklung der Vorstellung von
Menschenrechten und Menschenwiirde, die ja Grundlage fiir unser heu-
tiges (auch politisches) Handeln sind, sind in diesem Kontext zu sehen,
auch wenn die Kirchen lange Zeit gebraucht haben, um einzusehen und
positiv zu wiirdigen, welche Folgen ihre Lehre hatte.

Religion und Kultur

Inwieweit sind diese zunichst und vorwiegend religiosen Prigungen
dennauch kulturell prigend geworden und geblieben? Trotz der zahlrei-
chen Interaktionen und Verschiebungen im Laufe der Geschichte haben
sich die zundchst religiés bedingten Unterschiede doch auf die Prigung
der groflen Riume in Europa ausgewirkt. Vor allem die Instrumentali-
sierung fiir die Zwecke nationaler Homogenisierung hat sich der Reli-
gion bedient. Wenn Katholisch-Sein mit der kroatischen Identitit und
Orthodox-Sein mit der serbischen absolut gleichgesetzt werden, dann
sind Ubergang und Begegnung zwischen beiden natiirlich erheblich er-
schwert. Das betrifft dann nicht nur die Kirchen, sondern auch die neu
entstandenen Gesellschaften, und es kann, wie sich gezeigt hat, Konse-
quenzen bis in die jiingste Geschichte haben.

141



Die bisherige Darstellung des Charakters der innereuropiischen kul-
turellen Grenzen kontrastiert mit Samuel Huntingtons beriihmter These
von den Kultur- bzw. Zivilisationsgrenzen: Es ist offensichtlich, dass
beide Konzepte nicht miteinander iibereinstimmen. Natiirlich ist unbe-
streitbar, dass es kulturell gepragte Riume in Europa gibt (wobei gleich
noch zu iiberlegen sein wird, was unter ,, Kultur® zu verstehen ist). Doch
sind diese ,,civilizations® bei Huntington zu sehr als in sich verschlossen
und starr dargestellt. Er iibersieht die zahlreichen Beriihrungen und ge-
genseitigen Beeinflussungen und verleiht damit der Grenze zwischen
ihnen eine zu grofle oder eigentlich eine falsche Bedeutung, da sie nur
trennend ist.

Wir missen tiberlegen, was wir unter Kultur verstehen, wenn wir
tiber kulturelle Grenzen bzw. die von ihnen gebildeten kulturellen
Riume sprechen. Inwieweit ldsst sich sagen, dass die religiosen
Prigungen in den verschiedenen Teilen Europas auch kulturell prigend
gewesen sind? Ohne jeden Zweifel hat der Kult auch die Kultur beein-
flusst. Barock in Oberbayern oder Bohmen sind nicht ohne den Katho-
lizismus der Gegenreformation denkbar, die Musik eines Johann Seba-
stian Bach und eines Georg Friedrich Hindel ohne ihren protestanti-
schen Hintergrund nicht zu verstehen. So ist auch die Orthodoxie fiir die
Kultur Osteuropas in weiten Teilen prigend geworden. Doch gilt das
auch fiir eine Kultur im Sinne der Summe aller bewussten Verhaltenswei-
sen von Menschen? Lisst sich das Verhalten von Menschen durch die
urspriinglich religiose Prigung ihrer Gesellschaft erkliren, und, was
noch wichtiger ist, lassen sich auch die Missverstandnisse zwischen Men-
schen aus verschiedenen ,, Kulturen® dadurch erkliren und vielleicht so-
gar vermeiden?

Hierzu ist zu fragen, welche Rolle die Religionen bzw. die kirchlichen
Prigungen denn heute in Europa einnehmen. Wie wir wissen, lassen sich
in den ehemals sozialistischen Staaten Mittel- und Osteuropas Tenden-
zen erkennen, wonach den traditionellen Kirchen und Religionsgemein-
schaften neue Bedeutung zugesprochen wird, wenn auch mit Ausnah-
men. Die Kirchen sind voll, Priester genieflen hohes gesellschaftliches
Ansehen, und viele Menschen bezeichnen sich als religios. Allerdings
handelt es sich hierbei wohl vor allem um die zum Teil folkloristische
Begleiterscheinung der gesellschaftlichen Suche nach Elementen fiir eine
neue Identitit, wie sich das leicht an soziologischen Untersuchen zeigen
lasst. Viele Menschen haben sich der traditionellen Religion ihrer Gesell-
schaft zugewandt, weil sie nach dem Zusammenbruch des fritheren po-

142



litischen Systems eine neue Wertstiftung oder einen geistigen Halt finden
wollten. Doch entspricht hiufig die religiose Praxis nicht dem verbalen
Bekenntnis, und die genannten Untersuchungen zeigen auch, dass die
Menschen sich in ihren konkreten Le-
bensentscheidungen nicht primdr von  pj, religiose Praxis in den ebemals
den Werten leiten lassen, die ihnen von  sozialistischen Staaten Mittel- und
den Kirchen vorgegeben werden. Inter-  Osteuropas entspricht baufig nicht
essanterweise ist gerade in Polen, wo die ~ dem verbalen Bekenntnis.
katholische Kirche eine so grofle Rolle
bei der Uberwindung des kommunistischen Regimes spielte, die Anhin-
gerschaft des Katholizismus seit der Wende zuriickgegangen.
Weiterhin ist zu tiberlegen, was denn eigentlich mit ,Prigung® ge-
meint sein kann. Ohne Zweifel gibt es historische Traditionen, die in
Gesellschaften prisent sind. Bemerkenswert ist die Tatsache, dass in den
ost- und mitteleuropdischen Staaten die Berufung auf die eigene Ge-
schichte hiufig groffles Gewicht hat. Geschichte wird nicht nur als Ver-
gangenheit erlebt und verstanden, sondern als Faktor, der auch die Ge-
genwart bestimmt. Vor allem bei politischen oder militirischen Konflik-
ten zeigt sich, dass sich oft beide Seiten auf die Geschichte beziehen und
versuchen, mit vermeintlichen historischen Rechten heutige Anspriiche
oder politisches Handeln zu rechtfertigen. Am deutlichsten wurde das
wohlin den Auseinandersetzungen um die Neuordnung des ehemaligen
Jugoslawien sichtbar. Nicht nur bei den kriegerischen Konflikten, son-
dernauch in Argumentationen nach aufien oder bei Verhandlungen wur-
de immer wieder die ,historische Gerechtigkeit“ bemiiht, nach der ge-
wisse Gebiete der eigenen Seite zufallen missten. Das Bonmot eines
westlichen Beobachters, in Bosnien gebe es zuviel Geschichte pro Qua-
dratmeter, hat in seiner ganzen Bitterkeit durchaus einen wahren Kern,
und so erklirt es sich auch leicht, dass den westlichen, vor allem den
amerikanischen Vermittlern von Seiten der Konfliktparteien hiufig
mangelndes Geschichtsbewusstsein vorgeworfen wurde.

Religion und Identitét
Die heutige Prigung der ost- und mitteleuropdischen Staaten ist offen-
sichtlich nicht mehr oder wenigstens nicht nur religiés vermittelt. Viel-

mehr wirken eine ganze Reihe von Elementen identititspragend; ,, patch-
work identity ist der Begriff, den die anglophonen Sozialwissenschaf-

143



ten hierfiir gepriagt haben. Dabei darf nicht iibersehen werden, dass auch
die Jahrzehnte kommunistischer Herrschaft fiir viele Menschen grofie
Bedeutung erlangt haben. Das bedeutet nicht, dass diese Menschen die
Wende bedauern wiirden oder sich nach den alten Zeiten zuriicksehnten.
Doch haben die Umstinde, unter denen sie einen grofien Teil ihres Le-
bens verbracht haben, eben prigend auf sie eingewirkt. Viele Probleme
im Verhiltnis zwischen Ost- und Westdeutschen lassen sich auf dieses
Phinomen zuriickfithren. Gerade auch hier, an dieser Mehrfachprigung,
zeigt sich die Fihigkeit Europas zur gegenseitigen Beeinflussung, zum
Pluralismus (im oben genannten Sinne) und zur Grenziiberschreitung,
zur Uberwindung der Starrheit der Blocke. Einfache Sichtweisen und
Losungen helfen hier nicht weiter.

Was ist notig, damit aus dieser Grenziiberschreitung auch wirklich
eine Grenziiberwindung wird, damit also die Ausnahme die Regel wird?
Wenn tatsichlich die Identititen aus verschiedenen Elementen zusam-
mengesetzt sind, dann gibt es Uberlappungen. Die Huntingtonsche
Trennung gilt auch hier nicht. Ein konkretes Beispiel: Die mitteleuro-
pdischen Staaten Polen und Tschechien gehoren durch ihre religiose Tra-
dition und durch lange Jahrhunderte ihrer Geschichte dem westlichen,
lateinischen Europa an. Durch ihre sprachliche Prigung bilden sie einen
Teil der slawischen Welt, und in der Geschichte hatte vor allem Polen
immer wieder mehr oder weniger starke Berithrungspunkte mit dem
orthodox (oder besser: ostkirchlich) geprigten Osten. Die jiingste Ge-
schichte, in der Polen und die damalige Tschechoslowakei zum Sowjet-
block gehérten, bildet jedoch natiirlich auch einen Teil der Priagung die-
ser Lander und ihrer Gesellschaften. In dieser einmaligen Kombination
konnen sie also in einer einzigartigen Weise eine Briickenfunktion zwi-
schen dem europiischen Osten und dem Westen erfiillen. Das bose Wort
»Zwischeneuropa®, das mit so vielen leidvollen Erfahrungen fiir die pol-
nische Geschichte behaftet ist, konnte so eine neue Bedeutung erhalten:
Damit kann ein eigener Raum gemeint sein, der, da er Elemente von zwei
Traditionen in sich birgt, eine gewichtige Rolle in beiden ,Kulturkrei-
sen“ spielt. Die verschiedenen Grenzen, durch die ,,Zwischeneuropa“
gebildet wird, zeigen sich gerade hier in ihrer Durchlissigkeit und in
ihrer verbindenden Funktion. Die alte Befiirchtung, nirgends richtig
dazuzugehéren, wird durch die neue Fihigkeit abgelost, fiir die beiden
benachbarten Raume durch Austausch, Vermittlung und Kontakt gera-
dezu unentbehrlich zu sein. Das Patchwork, aus dem jede europiische
Identitit besteht, wird damit zur notwendigen Voraussetzung fiir

144



Grenziiberwindung; es lisst sich sogar sagen, dass Grenzen in dem Sinne,
dass sie feste und starre Blocke umgeben, dann gar nicht mehr gegeben
sein konnen, wenn wir die Wirklichkeit anerkennen, dass es keine ein-
deutigen und eindimensionalen Identititen geben kann. Damit wird

auch die Vorstellung von zwei festen
Riumen in Europa, nimlich Ost und
West, hinfillig, die nach 1990 nur ihre
ideologische Konnotation verloren hat-
te, sonst aber durchaus noch prisent war.
Esistjaetwaauch leicht einzusehen, dass
eine Aussage wie ,,Die Ukraine gehort zu
Osteuropa“ nicht der komplexen Wirk-

Kulturelle Grenzen und Prdgungen
im neuen Europa sind also komplexe
Wirklichkeiten, die allerdings auch
Chancen in sich bergen. Jeder Ver-
such, einfache und eindimensionale
Erklirungen fiir diese Phdnomene zu
finden, muss zum Scheitern verurteilt

lichkeit dieses Landes gerecht werden ¢

kann.

Kulturelle Grenzen und Prigungen im neuen Europa sind also kom-
plexe Wirklichkeiten, die jedoch auch Chancen in sich bergen. Jeder
Versuch, einfache und eindimensionale Erklirungen fiir diese Phanome-
ne zu finden, muss zum Scheitern verurteilt sein. Doch beim Versuch,
aus diesen Erkenntnissen, die ja aus der Sicht vieler politischer und wirt-
schaftlicher Entscheidungstriger in den Bereich der ,,soft facts“ gehoren,
Folgerungen fiir politisches Handeln zu ziehen und wirtschaftliche Ent-
scheidungen zu treffen, sie also in den Bereich der ,hard facts“ zu iiber-
tragen, ergeben sich zahlreiche Schwierigkeiten. Es stellt sich vor allem
die Frage, ob sich mit den religis bedingten Prigungen tiberhaupt sinn-
voll agieren lasst, da doch zumindest in Westeuropa die Religion gesell-
schaftlich eine immer geringere Rolle spielt. Allerdings muss beachtet
werden, dass sie sich eben von ihrer religiosen Herkunft gelost haben
und selbstindige Faktoren geworden sind, die unabhingig von der Reli-
gion wirksam sind. Wenn man das einsieht, dann kann man auch nicht
mehr auf den Gedanken kommen, die jugoslawischen Zerfallskriege sei-
en mit dem konfessionellen Unterschied zwischen katholischen Kroa-
ten, orthodoxen Serben und muslimischen Bosniaken zu erklaren. Und
die Tatsache, dass Russland orthodox geprigt ist, macht dann auch nicht
eine Integration des Landes in die europiischen Strukturen a priori un-
moglich.

Die kulturellen Prigungen stehen als selbstindige Elemente inner-
halb der vorher skizzierten europiischen geistigen Landschaft; sie unter-
scheiden sich zwar deutlich voneinander, gehoren aber eben alle zu die-
sem bunten Bild Europas. Unser Kontinent wiirde verlieren, wenn das

145



Uberwinden der Grenzen oder die »Entgrenzung” bedeuten wiirde, dass
die Unterschiede nivelliert werden. Er lebt durch die Vielfalt und Bunt-
heit, die im Rahmen der zu Grunde liegenden europiischen Tradition
ihre eigene Dynamik entfalten. Die unterschiedlichen kulturellen Pra-
gungen stellen gleichsam Subsysteme des Obersystems Europa dar. In-
nerhalb dessen tragen sie zu seiner Verwirklichung bei, ja sie machen es
erst moglich, dass unser Kontinent als Erdteil der Vielfalt, des Austau-
sches und der Begegnung gesehen wird. Es ist an uns als Biirgern Euro-
pas, diesen Zustand, der nicht gottgegeben ist, zu schitzen und zu be-
wahren.

146



