Thomas Hoppe

Erinnerung und die Perspektive der Opfer

Einer wachsenden Zahl von heute lebenden Menschen stellt sich die
Frage nach angemessenen Formen des Erinnerns an eine Vergangenheit,
die das Verhiltnis zwischen den Deutschen und ihren 6stlichen Nach-
barn belastet, gewissermaflen ,von auflen®, weil nicht mehr vor dem
Hintergrund eigenen Erlebens. Diese Tatsache erweist sich als ambiva-
lent: Sie wirkt sich einerseits entlastend aus, wo unmittelbare Teilhabe
am Geschehen, die Verstrickung in Unrecht und Schuld hitte bedeuten
konnen, nicht méglich war; sie schafft jene Distanz, aus der heraus das
Beurteilen von Einzelereignissen im Rahmen grofierer Zusammenhinge
leichter fallen mag. Doch zugleich kommt solche Distanziertheit nur
allzu oft auch einem Verlust von Wahrnehmungsfihigkeit gleich — zuerst
einer Wahrnehmungsfahigkeit fiir das Leiden der Opfer, das in den meis-
ten der Uberlebenden bis heute fortdauert.

Gegenwartigkeit des Vergangenen: Die Perspektive der Opfer

Dieses Leiden ist der Grund, warum fiir die Opfer mit der Aufgabe des
Erinnerns eine deutlich andere Inanspruchnahme verbunden ist als fur
diejenigen, die aus verschiedensten Griinden solche Leiderfahrungen
nicht teilen. Opfer sehen sich mit der Notwendigkeit konfrontiert, ihren
unertriglichen Erinnerungen standzuhalten. Es ging dabei ja nicht um
zeitweise Storungen personlicher Bezichungen, die allmihlich an Be-
deutsamkeit abnehmen, jedenfalls bei einem durchschnittlichen Maf an
Verstindigungsbereitschaft iberwindbar scheinen. Gemeint sind viel-
mehr solche extremen Erfahrungen von Erniedrigung und Unrecht, dass
derjenige, der ihnen ausgesetzt ist, aus dem Kontext einer gemeinsamen

Prof. Dr. Thomas Hoppe lehrt Katholische Theologie unter besonderer
Beriicksichtigung der Sozialwissenschaften und der Sozialethik an der
Universitat der Bundeswebr Hamburg,

Ost-West. Européische Perspektiven 3 (2002) Heft 1 39



Lebenswelt mit denen, von welchen er dies erfihrt, gewissermafien he-
rausfillt: Thm widerfihrt nichts Geringeres als die Negation seines fun-
damentalen Anspruchs auf eine Anerkennung als Person, auf eine men-
schenwiirdige Behandlung. Diese Negation kann unterschiedliche For-
men annehmen. Besonders sinnfillig wird sie dort, wo Menschen an Leib
und Leben physisch bedroht werden oder miterleben miissen, dass ihre
Angehérigen einer derartigen Bedrohung zum Opfer fallen.

Die Folgen solcher Erfahrungen liegen nicht nur in der nachhaltigen
Beschidigung von kiinftigen Lebenssituationen. Sie bestehen vielmehr
auch in einem fundamentalen Verlust des ,, Weltvertrauens®, oft zugleich
der elementaren Befihigung zu einem Vertrauensverhaltnis zu Mitmen-
schen. Fast immer ist dieser Verlust an Vertrauensfihigkeit mit der
Wahrnehmung verbunden, dass die Eigenart der personlichen Erfahrung
von niemandem erfasst werden kann, der nicht zumindest etwas Ahn-
liches erleiden musste. Situationen extremer Ohnmacht und volligen
Ausgeliefertseins bringen eine Weltwahrnehmung mit sich, der nichts
mehr als verlasslich gilt, insbesondere nicht das, was landlaufig fiir ein
Kennzeichen zivilisatorischer Normalitit gehalten wird. Der Zerfall bis-
heriger Plausibilititen, das Wissen darum, zu welchen Grausamkeiten
menschliches Handeln imstande ist, verandert grundlegend den Blick auf
die Abliufe in der Lebenswelt. So konstituiert sich eine ,,Opferperspek-
tive®, die sich von derjenigen der Titer oder von Menschen, die weder in
die eine noch in die andere Rolle gerieten, abgriindig unterscheidet. Sie
als Ressentiment oder Unversohnlichkeit zu denunzieren, riskierte nicht
nur, den Betroffenen im moralischen Sinn Unrecht zu tun, sondern
bekiame auch deren Grundsituation und die sie verursachenden Faktoren
nur unzureichend in den Blick.

Das Verhaftetsein in einer Opferperspektive ist besonders dann kaum
aufzubrechen und zu iberwinden, wenn die Opfer erfahren miissen,
dass sich das Handeln der Titer fiir diese in zweifacher Weise auszahlt:
Zunichst unmittelbar, denn sie werden auf die eine oder andere Weise
fir ihr Handeln belohnt; jedoch spater nochmals, wenn sich herausstellt,
dass eine angemessene Ahndung vielerlei Unrechts kaum moglich er-
scheint. Fiir die Opfer kann dann ihre Situation leicht wie die des Hasen
erscheinen, der einen Wettlauf mit dem Igel versucht: Letzterer istimmer
schon im Vorteil, da er rechtzeitig dafiir Sorge trug, die Umstinde ge-
schickt zu seinen Gunsten zu arrangieren. Wahrend die Titer lingst wie-
der die Privilegien ihres biirgerlichen Lebens geniefen, miissen viele der
Opfer oft jahrzehntelang um eine minimale Anerkennung ihrer Leiden

20



kimpfen. Etliches an Verbitterung wird aus dieser Wahrnehmung ver-
standlich.

Vielleicht ihre tragischsten Ziige gewinnt die Opfersituation dort, wo
jemand Unrecht und Gewalt nicht nur erleiden musste, sondern es den
Titern gelang, ihn gegen seinen Willen in die faktische Mitwirkung bei
ihrem Tun zu verstricken. Dieser Versuch, moglichst viele der Opfer in
den Abgrund des Verbrechens hineinzuziehen, ist geradezu typisch fiir
die modernen Formen von Makrokriminalitit. Indem man einen Men-
schen vor die Wahl stellt, entweder ein

grofles oder ein noch grofleres Verbre-
chen zu begehen, und die Alternative der
Verweigerung nicht nur mit seinem Tod,
sondern auch mit der Vergeltung an
Dritten bedroht, setzt man ihn einer
Zwangslage aus, der er sich kaum entzie-

Vielleicht ibre tragischsten Ziige ge-
winnt die Opfersituation dort, wo je-
mand Unrecht und Gewalt nicht nur
erleiden musste, sondern es den Td-
tern gelang, ihn gegen seinen Willen
in die faktische Mitwirkung bei ib-

hen kann. Gerade bei moralisch sensi- rem Tun zu verstricken.

blen Menschen fiihrt dies aber nicht zum

gelaufigen Mechanismus einer Selbstentschuldigung, im Gegenteil: Sie
leiden oft bis an ihr Lebensende unter ihrer erzwungenen Beteiligung an
Handlungen, denen andere zum Opfer fielen.

Auf Seiten derer, denen das Schicksal der Opfer erspart blieb, bedarf
es zunachst und vor allem des Versuchs, sich an diese ihnen fremde
Erfahrungswelt mithsam heranzutasten — im Wissen darum, dass sie ih-
nen trotz allen Mihens ein Stiick weit verschlossen bleiben wird. Oft
droht ein solcher Briickenschlag angesichts der Widerstinde, die der-
jenige in sich spiiren mag, der der Grofle des damit aufgeworfenen An-
spruchs gewahr wird, schliefilich zu unterbleiben — mit schwerwiegen-
den Folgen: Wenn es jenen, die das Opfer-Sein nicht erfahren mussten,
gelingt, in diesem ,,unzerstorten® Teil der Welt zu verbleiben und sich in
ihm einzurichten, dann wird belastete Vergangenheit alsbald ,histori-
siert”, und dies im schlechtesten Sinn. Der Gegenwirtigkeit des Vergan-
genen, jener Wahrnehmung der Opfer, die ihre Existenz bis ins Alltag-
liche hinein durchprigt, ist man sich auf der anderen Seite immer weniger
bewusst, vor allem vermag diese Vergangenheit kaum mehr Irritationen
auszuldsen. Selbst solchen Herausforderungen, in denen offensichtlich
Grundfragen politischer Moral beriihrt sind, glaubt man dann schlief3-
lich durch politische Pragmatik hinreichend begegnen zu kénnen.

Zugleich durchleben die Familien der Opfer das unausweichliche
Dahinsterben der Zeugen einer in ihrer Dimension nur schwer vorstell-

21



baren und mit den Mitteln der Sprache kaum erreichbaren Leidensge-
schichte. Zuweilen sind es Empfindungen ohnmichtigen Zorns, viel
hiufiger solche unstillbarer Trauer, mit denen Sterbende und ihre
Hinterbliebenen auf das Ausbleiben von Akten der Anerkennung ihres
Leidens, womdglich des glaubhaften Bemithens um Ausséhnung rea-
gieren. Vielfach wirkt zudem das geschehene Unheil tiber den Tod der
unmittelbar zum Opfer Gewordenen hinaus weiter. In unterschiedlicher
Ausprigung lassen sich bei den Nachkommen von einstmals Verfolgten
Personlichkeitsmerkmale und Verhaltensweisen feststellen, die das
Schicksal ihrer Eltern reflektieren. Das Leben in einer Welt, die von
derjenigen der Titer oder der vielen Unbeteiligten fundamental getrennt
ist — charakteristisch fiir die soziale Situation wie fiir die Empfindungs-
welt vieler Opfer —, setzt sich fort in der Existenzweise der nachfolgen-
den Generation.

Suche nach Wahrheit und Begriindung von Erinnerungs-
gemeinschaft

Wer angesichts dieser Ausgangslage nach einem angemessenen Umgang
mit belasteter Vergangenheit sucht, wird zuerst danach fragen miissen,
wie man sich dieser Vergangenheit so erinnern kann, dass erlebte und
erlittene Geschichte nicht der nachtraglichen Banalisierung oder gar der
politischen Instrumentalisierung anheim fillt. Diese Frage weist sowohl
einen individuell-personlichen als auch einen gesellschaftlich-politi-
schen Aspekt auf.

Individuelles Erinnern bedeutet fiir die Opfer zunichst und vor allem
Trauerarbeit. Hierzu bedarf es nicht nur einer hinreichenden Zeitspanne;
soll Trauerarbeit iberhaupt moglich werden, so gilt es oft noch grundle-
gendes Wissen iiber Tatbestinde zu gewinnen, die bisher im Dunkeln
lagen. Solange nicht geklart ist, was aus einem deportierten Angehérigen
wurde, solange man nicht wenigstens erfahren konnte, wo die eigenen
Toten begraben liegen, bleibt der Prozess solcher Trauerarbeit offen und
unabgeschlossen. Diese Vorlaufigkeit, die zu beenden nicht in der Macht
der Trauernden liegt, steht als uniibersteigbare Hiirde jedem Versuch
entgegen, die Vergangenheit auf irgendeine Weise ,anzunehmen®, die
Trauerarbeit wenigstens zu einem Abschluss ,bis auf weiteres zu brin-
gen. Sie verhindert damit auch, dass sich eine Perspektive auf Vergebung
und Versohnung hin eréffnen kann. Denn dies erfordert auf Seiten der

22



Opfer eine Auseinandersetzung mit der eigenen Trauer, die so weit vor-
angeschritten ist, dass ein erneutes Zugehen auf die Titer ihre psychi-
schen Moglichkeiten nicht mehr iiberfordert.

Eine zusitzliche Schwierigkeit fiir solchen Umgang mit der eigenen
Trauer bedeutet es, dass der Briickenschlag, der auch das Leiden anderer
in den Blick nimmt, hiufig misslingt. Trauerarbeit fithrt zwar in die
Auseinandersetzung mit der Wahrheit hinein, ist aber anfillig fir My-
thenbildungen, die auch schuldhaftes Handeln mancher Toter zu
rehabilitieren scheinen. Damit geht es in Prozessen der Trauerarbeit
nicht nur um ein individuelles Bewiltigen-Konnen, sondern zugleich
darum, einen authentischen Begriff von Erinnerung zu gewinnen. Er
zielt darauf, ,,der Wahrheit, so gut man es vermag, ins Auge zu sehen —
ohne Beschonigung und ohne Einseitigkeit“!.

An dieser Stelle beriihren sich individuelles und gesellschaftlich-poli-
tisches Ringen um die Erinnerung — beides steht in der Gefahr, die Deu-
tung jlingster Geschichte an unausgewiesenen, vorgingigen Optionen
zu orientieren. Auf diese Weise kommen bestimmte, keineswegs
nebensichliche Facetten dieser Geschichte unter Umstinden gar nicht in
den Blick oder werden jedenfalls unzu-

treffend gewichtet. Schon die Frage, wel-
che Ereignisse, Umstinde und Sachver-
halte im Interesse einer authentischen
Erinnerung fiir relevant zu halten sind,

Nur die moglichst verzugslose Erfor-
schung des Geschebenen kann davor
bewabren, dass sich mit einer selek-
tiven Verwendung geschichtlicher

wird auch im Licht solcher Vorentschei- ~ Fakten Politik machen lisst.
dungen mitbeantwortet. Deswegen ist es

liberaus prekar, den Prozess einer sorgfiltigen Aufklirung iiber die his-
torische Wahrheit zeitlich hinauszuschieben: Nur die méglichst ver-
zugslose Erforschung des Geschehenen und die sofortige Sicherstellung
entsprechender Dokumente kann davor bewahren, dass sich von interes-
sierter Seite mit einer selektiven Verwendung geschichtlicher Fakten Po-
litik machen lisst.

Aufklirung iiber die historischen Fakten ist also auch dann notwen-
dig, wenn sie nicht oder nicht unmittelbar im Dienste einer Strafverfol-
gung ehemaliger Titer steht. Und nur wenn sie sich differenzierend die-
ser Fakten vergewissert, leistet sie einen Beitrag dazu, dass nicht Kollek-
tive mit Schuldvorwiirfen iiberzogen werden, sondern die konkret Han-

! Bundesprisident Richard von Weizsicker, Rede im Deutschen Bundestag am 8. Mai

1985 (Text u.a. in: http://www.nibis.ni.schule.de/~rs-leer/gesch/ge0047 htm).

23



delnden und Entscheidenden in den Blick genommen werden konnen.
Wo man auf diese Weise Tatern und Opfern wenigstens niherungsweise
gerecht zu werden versucht, werden gleichzeitig wesentliche Voraus-
setzungen fiir mégliche Prozesse der Aussohnung geschaffen. Polens
Ministerprasident Jan Olszewski wies auf diesen Sachverhalt hin, als er
im Dezember 1991 formulierte: ,,Wenn wir vergeben sollen, so wollen
wir wissen, welche Schuld und wem wir vergeben.“2

Doch nicht nur die Erhellung tatsichlicher Ablaufe und der Rolle
konkreter Akteure in ihnen ist vonnoten. Eine Aufklirung tiber die his-
torische Wahrheit, die diese lediglich rekonstruiert, sich aber im Interes-
se wissenschaftlicher Objektivitat sowohl jegliche Wertung wie jeden
Vergleich von vornherein verbietet, kann auch ungewollt zu einer fatalen
»Historisierung® des Geschehenen beitragen. Trotz aller Aufmerksam-
keit fiir das Partikulare ist es doch unumginglich, das Gemeinsame ver-
schiedener Erscheinungsweisen systemisch bedingten Unrechts festzu-
halten und jene Strukturen und Mechanismen aufzudecken, die immer
neu zur Verstrickung in Schuld und zu extremen Erfahrungen von Leid
und Unrecht fithren. Wenn auf diesen Versuch verzichtet wird, bleibt es
bestenfalls beim namenlosen Entsetzen angesichts der Opfer, die Krieg,
Gewaltherrschaft und andere Formen von Machtmissbrauch forderten.
Doch es diirfte kaum gelingen, gegen die Wiederholung des Geschehe-
nen Dimme zu errichten. Das Einbringen einer Auflenperspektive kann
hier hilfreich sein, weil sich aus ihr heraus manche Analyse moglicher-
weise trennschirfer vornehmen lasst als durch die unter der Last jiingster
Traumatisierungen leidenden Betroffenen selbst. Dies gilt insbesondere
fur Situationen, in denen sich diese Betroffenen nicht ohne weiteres in
eine Gruppe der Tater und eine der Opfer unterscheiden lassen, sondern
wo Mitverantwortung in komplexer Weise auf allen Seiten zu finden ist.

Uber die Arbeit an der Vergewisserung iiber Fakten und ihre sachge-
mifle Interpretation hinaus bleibt so die Suche nach authentischem Erin-
nern eine kulturelle Herausforderung von tiberragender Bedeutung. Es
geht darum, eine Erinnerungsgemeinschaft zu begriinden, in der das von
den Alteren leidvoll Erfahrene dem Vergessen entrissen und im Interesse
an einer besseren Zukunft an die Jiingeren vermittelt werden kann.
Durch 6ffentliche Ehrungen der Opfer, Gedenkstittenarbeit, historisch
wie didaktisch mit Sorgfalt konzipierte Publikationen, Medienarbeit

2 Zit. nach: Sabine Grabowski, Vom ,dicken Strich® zur ,Durchleuchtung®. Ansitze der

Vergangenheitsbewiltigung in Polen, in: Osteuropa 48 (1998), S. 1015-1023, hier S. 1017.

24



und iiberhaupt die Thematisierung dieser Problematik im Bereich von
Erziehung und Bildung kann es gelingen, diese Formen kollektiver Erin-
nerung vor Selektivitit und politischer Manipulation zu schiitzen. We-
gen der Brisanz dessen, was es zu erinnern gilt, ist eine solche Erinne-
rungsgemeinschaft nicht vorstellbar als etwas Fertiges und Abgeschlos-
senes. Sie wird vielmehr von einer eigenen Dynamik im fortdauernden
Ringen um einen angemessenen Umgang mit der Vergangenheit gekenn-
zeichnet sein. Und doch lasst sich nur in ihrem Rahmen, in dem durch sie
eroffneten Raum das Nichtakzeptieren dieser Vergangenheit durch-
halten — lasst sich vermeiden, dass man schliefllich in der einen oder
anderen Weise vor ihr kapituliert.

Die Wiirde der Opfer wieder aufrichten

Im Bemithen um ein authentisches Erinnern, das den den Opfern ge-
schuldeten Respekt und die Anerkennung ihrer Wiirde nicht vermissen
lasst, erfihrt man zugleich die schmerzlichen Grenzen jedes derartigen
Versuchs. Ein beschidigtes Leben bleibt beschidigt; niemand kann die
zu Tode Gequilten ins Leben zurtickholen; es gibt Formen der Zersto-
rung sozialer Bezichungen und Lebenswelten, die irreversibel sind, so
dass alle Anstrengungen zur ,Bewiltigung® dessen, was erfahren wurde,
an der Endgiltigkeit der angerichteten Zerstorung scheitern. Manchmal
gelingt es nur noch, das Geschehene mit den Mitteln der Kunst zur
Darstellung zu bringen — in der Hoff-
nung, dass sich das, was sich nicht mehr

diskursiv vermitteln lisst, dem Adressa-
ten auf andere Weise erschliefit.
Nur zdgerlich lassen sich angesichts

Spate Rebabilitierung und Leistung
materieller Wiedergutmachung kon-
nen ein Weg sein, die Wiirde der Op-
fer ein Stiick weit wieder aufzurich-

einer Wirklichkeit, die sich von aulen  ten.

vielleicht nur in dieser Weise der Prisen-

tation angemessen erfassen lisst, Worter wie ,Wiedergutmachung®,
»Entschidigung” und ,Rehabilitierung” zur Bestimmung dessen ver-
wenden, was um eines Mindestmafles an Gerechtigkeit willen den Op-
fern geschuldet ist. Je spiter das Bemiihen darum und je schwerwiegen-
der die erlittenen Demiitigungen, desto geringer sind die Moglichkeiten,
den Opfern Gerechtigkeit zuteil werden zu lassen. Thre — wenn auch
spite — Rehabilitierung und Leistungen materieller Wiedergutmachung
konnen jedoch ein Weg sein, die Wiirde der Opfer ein Stiick weit wieder

25



aufzurichten, das erlittene Unrecht anzuerkennen und die Auswirkun-
gen wenigstens zu lindern. Dem Versuch einer Wiedergutmachung kann
daher hinsichtlich seiner kulturellen und gesellschaftlich-politischen Di-
mensionen sogar eine hohere Bedeutung zukommen als im Blick auf die
unmittelbar materiellen Auswirkungen. Auch verschiedene Weisen des
Bemiihens um authentische Formen kollektiven Erinnerns lassen sich als
solche Akte der Wiedergutmachung verstehen.

Dartiber hinaus bedarf es eines lindertibergreifenden Konsenses da-
riiber, dass hinreichende Hilfsangebote fiir solche Menschen bereitge-
stellt werden miissen, die mit der Last ihrer Erinnerungen auch heute
kaum leben konnen. Unter Traumatisierungen infolge erlittener Verfol-
gung, sowohl der eigenen Person wie von Nahestehenden aus dem Fami-
lien- und Freundeskreis, leiden weltweit Abermillionen von Menschen.
Es geht nicht an, die personlichkeitszerstorenden Folgen ihres indivi-
duellen Schicksals nur zu beklagen, die Betroffenen aber mit ihrer Si-
tuation allein zu lassen. Auch wenn es keinen risikofreien Weg aus er-
littenen Traumatisierungen geben diirfte, so erscheint es als eine elemen-
tare Forderung der Gerechtigkeit, den Umfang der Hilfsangebote iiber
das heutige Maf} hinaus zu erweitern. In ihnen miissten sich ,,geschiitzte
Raume” eroffnen, die den Betroffenen dazu helfen, ihre inneren Schutz-
mauern, die oft notwendig wurden, um die Bitterkeit iiber erlittenes Leid
ertragen zu konnen, allmahlich und behutsam abzubauen. Oft werden
erst durch das Zulassen der eigenen, lange verdringten Trauer die Aus-
einandersetzung mit ihr und das Annehmen von Zuwendung und Trost
ermoglicht. Hierbei geht es nicht um die illusionare Absicht, die seeli-
schen Wunden umfassend zu heilen; das Ziel ist iiberaus bescheiden. Die
Betroffenen sollen einmal sagen konnen: ,Ja, ich war ein Opfer, aber
letztlich haben mich die Verfolger nicht besiegt. Es ist Vergangenheit, ich
habe noch ein Leben danach.“3

Auch fiir Prozesse der Aussdhnung bedarf es solcher ,geschiitzter
Raume®, in denen das Risiko tragbar wird, sich darauf einzulassen — fiir
Tater und Opfer. In ihnen wire nicht sofort nach konkreten Versoh-
nungsschritten Ausschau zu halten, sondern es miisste zunichst darum
gehen, den Opfern die Annahme ihres Schicksals etwas zu erleichtern.

3 Aus einem Gesprich mit Norbert Gurris, damals Psychotherapeut im Berliner Behand-
lungszentrum fiir Folteropfer, veroffentl. im 4. Tatigkeitsbericht der Landesbeauftragten
fiir die Unterlagen des Staatssicherheitsdienstes der ehemaligen DDR in Sachsen-Anhalt,
Magdeburg 1998, S. 108-114, hier S. 113.

26



Viele von ihnen streben nicht unmittelbar nach Verséhnung mit den
Titern, sondern wollen zunichst zu sich selbst zurtickfinden konnen. So
dienten solche ,,geschiitzten Raume® zuerst dem Versuch, die Opfer aus
der Isolation zu befreien, in die sie nicht selten geraten sind. Dies konnte
ihnen dazu helfen, mit der Zeit auch auf ehemalige Tater wieder zugehen
zu konnen.

Einer der schwersten Wege zur Verséhnung ist es, Opfer, die auf
unterschiedlichen Seiten standen, als Gewalt in ihr Leben einbrach, zu
gemeinsamem Trauern zu bewegen. Deswegen steht insbesondere dieser
Versuch, zu einer Aussdhnung zu gelangen, in der Gefahr einer Grenz-
iiberschreitung; gerade hier darf man nichts erzwingen wollen und kann
es vermutlich auch gar nicht. Die Legitimation, tiber einen solchen Weg
nachzudenken, ergibt sich vielmehr nur von authentischen Berichten
her, dass Begegnungen im Zeichen solcher gemeinsamer Trauerarbeit
tatsichlich moglich sind — trotz ihres iiberaus schmerzvollen Charakters.
Wenn aus den ehemaligen deutschen Ostgebieten Vertriebene mit denen
wirklich reden kdnnen, die heute — selbst aus ihrer ostpolnischen Heimat
vertrieben — in den Hiusern ihrer Kindheit wohnen, und wenn das bei-
derseits empfundene Leid endlich doch zur Sprache kommen kann, so
verschwindet zumeist jeder etwa verborgene Wunsch, die Geschichte
einen anderen Verlauf nehmen zu lassen, und obsiegt die gemeinsame
Sorge, dass den Kindern dasselbe Los erspart bleiben moge.# Es diirfte
kaum moglich sein, die Bedeutung dieser Erfahrungen fiir Frieden und
Versohnung zu tiberschitzen.

* Beispiele hierfiir finden sich in einem Sammelband, der Ergebnis eines deutsch-polni-

schen Projekts ist, worin Bewohner der heutigen polnischen Westgebiete und Einwoh-
ner der vormaligen deutschen Ostgebiete einander die je eigenen Biographien erzahlten:
Hans-Jiirgen Bomelburg/Renate Stossinger/Robert Traba (Hrsg.), Vertreibung aus dem
Osten. Deutsche und Polen erinnern sich. Olsztyn, Osnabriick 2000.

27



