Christine von Kohl

Die Albaner und ihre Religionen
Ist das Albanertum die Religion der Albaner?

»Das Albanertum ist die Religion der Albaner” — diesen Satz lernt jedes
albanische Kind und hort jeder, der sich mit Albanien und seinen Men-
schen beschiftigt, wo auch immer sie leben. Ob er als Realitat zu verste-
hen ist oder als Teil eines lebensnotwendigen, weil volkserhaltenden
Mythos, lasst sich nicht eindeutig eruieren. Aber irgendeinen Mythos
muss es in einem Volk geben, das erst zu Beginn des 20. Jahrhunderts
einen eigenen Staat ausrufen konnte, in dem nicht einmal ein Drittel aller
Albaner leben, das sein albanisches Alphabet auch erst im gleichen Jahr-
hundert endgiltig zur Anwendung bringen konnte, ein Volk, das sich in
der kommunistischen Phase fast selbst zu Grunde richtete und von allen
Nachbarn isolierte — und dennoch heute in der Weltoffentlichkeit
prasenter ist als je zuvor, und sei es meist mit negativen Schlagzeilen. In
ihm muss so etwas wie eine archaische Kraft vorhanden sein.

Es grenzt geradezu an ein Wunder, dass es dem Volk der Albaner bis
heute gelungen ist eine eigene Sprache und einen eigenen Menschentyp,
zudem das Bewusstsein einer geschichtlichen Gemeinsamkeit bewahrt
zu haben, obwohl durch fast zwei Jahrtausende unzihlige fremde Vol-
kerschaften durch seinen Lebensbereich zogen, sich niederliefen und
assimiliert wurden, herrschten oder weiterwanderten. Die Albaner sind,
dariiber besteht heute Ubereinstimmung in Fachkreisen, eines der il-
testen Volker Europas, abstammend von den Illyrern. Thre Sprache
gehort dem indoeuropiischen Raum an, nahm zwar romanische und
slawische Elemente auf, blieb aber in ihrem Kern unverwechselbar ,al-
banisch®.

Nicht weniger erstaunlich ist, dass das Christentum schon wenige
Jahrhunderte nach seinem Entstehen bis zu den Albanern vordrang.

Christine von Kohl beobachtet seit Jabrzebnten den Balkan, hat mebrere
Biicher, u.a. iitber Albanien, publiziert und gibt seit 1999 die Zeitschrift
»BALKAN. Siidosteuropdischer Dialog“ heraus.

188 Ost-West. Européische Perspektiven 2 (2001) Heft 3



Funde zeugen von Sakralbauten bereits im 6. Jahrhundert, seit dem 16.
Jahrhundert wurde es in den Hintergrund gedringt durch den Islam, der
die am weitesten verbreitete Religion in diesem Raum werden sollte.
Trotzdem kam es nicht zu einer feindlichen Polarisierung innerhalb der
albanischen Bevolkerung — wohl aber zu unterschiedlichen kulturellen
und sozialen Entwicklungen, vor allem zwischen dem Norden und dem
Siidden Albaniens. Ungebrochen jedoch bis in die Gegenwart verhalten
sich die verschiedenen Glaubensgemeinschaften — neben der katholi-
schen die orthodoxe Kirche und einige islamische Sekten — mit Respekt
und Toleranz zueinander.

Nicht einmal die mit einzigartiger Brutalitit durchgefiihrte Eliminie-
rung aller Religionen in Albanien unter Enver Hodschas Regime, das
dieses Land 1967 zum ,ersten atheistischen Staat“ der Welt machte, wie
er stolz verkiindete, konnte die Traditionen der Glaubensgemeinschaf-
ten innerhalb der Bevolkerung ,ausrotten®. Es gehort zu den schreck-
lichsten Zeugnissen totalitirer Gewalt, was Enver Hodscha seinen Alba-
nern angetan hat, und es ist ein Wunder, das sich nach der Wende ganz
deutlich zeigte: Die Religionen haben trotzdem tiberlebt. Sakrale Gegen-
stinde tauchten nach 1990 wieder auf, sie waren auf Dachboden, in Kel-
lern oder Erdléchern versteckt gewesen. Die Glaubigen aller Religionen
halfen einander die geschindeten Gotteshauser zu renovieren und feier-
ten die ersten Gottesdienste gemeinsam, manchmal noch unter freiem
Himmel, manchmal mit Geistlichen, die erst wenige Tage vorher aus
dem Gefingnis entlassen worden waren, oder mit Laien, die sich an die
Rituale erinnerten.

Alle diese ,Wunder® werfen Fragen auf: Wie war es moglich, die
volkische Eigenart iiber die vielen Jahrhunderte wechselnder Fremd-
herrschaft zu bewahren? Woher kam
diese Kraft? Worin liegt die Erklirung »Die zwei monotheistischen Religio-
dafiir, dass die zwei monotheistischen  nen, Islam und Christentum, hatten
Religionen, Islam und Christentum, die ~ in Albanien eine stabilisierende
auf politischer Ebene mit ihren weit aus- ~ Funktion.”
einander liegenden Zentren in Rom und
Istanbul grundsitzlich in einem Spannungsfeld agieren, in Albanien eine
stabilisierende Funktion und eine fest verankerte Position innehatten —
obwohl sie in anderen Bereichen Europas sich als Feinde gegeniiber-
standen?

Um Antworten auf solche Fragen niher kommen zu kénnen, wird es
unvermeidlich sein, einerseits den Blick in die Vergangenheit der Alba-

189



ner zu lenken und andererseits den Versuch einer psychologischen Ana-
lyse der Wesensziige der albanischen Menschen zu wagen. Beides wird
wenig oder zumindest nicht in befriedigendem Ausmafl mit Fakten zu
tun haben, sondern mehr mit Beobachtungen und miindlichen Aussa-
gen.

Unterschiede zwischen Nord- und Siidalbanien

Ein Quellenwerk von besonderer Qualitit in diesem Zusammenhang ist
das Buch des &sterreichischen Diplomaten, Historikers und Juristen Dr.
Walther Peinsipp ,Das Volk der Shkypetaren. Geschichte, Gesell-
schafts- und Verhaltensordnung®, das 1985 in Wien erschien. Unter an-
derem untersuchte er die Beziehungen zwischen den Bevolkerungs-
gruppen des nordlichen und des siidlichen Albanien, den Tosken und
den Gegen, die jeder einen eigenen Dialekt der gemeinsamen Sprache
entwickelten. Thr Siedlungsbereich wird von dem Fluss Shkumbin, der
Albanien in zwei Teile teilt, voneinander getrennt. Peinsipps besonderes
Interesse liegt auf dem jahrhundertealten, bis vor wenigen Jahrzehnten
ungeschrieben gebliebenen Verhaltenskodex des ,,Kanun® in den schwer
zuginglichen Bergregionen im Norden, die er personlich wiederholt be-
suchte. Zweifellos haben diese wahrhaft wilden Berge mit ihren weit
voneinander gelegenen Dérfern und Siedlungen einen besonderen Men-
schentyp hervorgebracht, zugleich aber wurden diese Menschen auch
vom ,Kanun® zutiefst geprigt. Der gleiche Verhaltenskodex hingegen,
der auch im Siiden Albaniens prisent war, nahm unter anderen klimati-
schen Bedingungen eine andere Form an, wurde gemildert von der mehr
mediterranen Mentalitit einer Bevolkerung, die in lebhaftem Kontakt
mit der Umwelt, auch iiber die Landesgrenzen hinweg stand.

Aufer diesen Einfliissen durch Klima und ,Kanun® wurde das kul-
turelle Leben im Norden, das heidnische Elemente nie ganz verlor, von
der Prisenz der katholischen Kirche stark beeinflusst, die hier in der
zeitweiligen Hauptstadt Shkodra ihr Zentrum hatte. Im Stiden wiede-
rum war das christliche Element durch die orthodoxe Kirche prigend,
wihrend der Islam vor allem in den Ebenen an Einfluss gewann. Im
Zusammenhang mit der orthodoxen Kirche wird einerseits in manchen
Regionen und zu unterschiedlichen Zeiten von einem slawischen Ein-
fluss gesprochen und andererseits auf die Spannungen um die jeweili-
gen Minderheiten auf albanischer und griechischer Seite hingewiesen.

190



Nichtsdestoweniger zeigen Kirchenbauten in verschiedenen albanischen
Gebieten, dass katholische und byzantinische Elemente einander beein-
flussten.

Die hiufigen Kontroversen und Kimpfe innerhalb Albaniens durch
die Jahrhunderte vor der Staatsgriindung Albaniens im 20. Jahrhundert
waren genau genommen weder religiés noch politisch motiviert, son-
dern es ging immer um die jeweiligen Herrschafts- und Territorialan-
spriiche machtiger Clans. Das konnten Kimpfe zwischen solchen aus
dem Norden und dem Siiden sein oder innerhalb des jeweiligen Teiles
Albaniens. Erst Mitte des 15. Jahrhunderts war es dem legendiren Feld-
herrn Skanderbeg gelungen, die ehrgeizigen Herren mit ihren eigenen
kleinen und grofleren Armeen gegen den gemeinsamen Feind — den Sul-
tan in Konstantinopel, der seit dem Ende des 14. Jahrhunderts trachtete
das Land zu unterwerfen, unter einer Fahne, der albanischen, zu vereinen
— eine Einheit, die sich unmittelbar nach Skanderbegs Tod wieder
aufloste. Damit war auch ein ,,Bollwerk des Christentums® verloren ge-
gangen und die Epoche einer Islamisierung am gesamten Balkan ange-
brochen.

In Albanien wie in den anderen Staaten, die Untertanen des Osmani-
schen Reiches wurden, schreiben die Historiker vom ,, Ttrkischen Joch®,
das fiinfhundert Jahre wihrte. Die Tiirken haben einerseits mit allen zu
Gebote stehenden Grausamkeiten und administrativen Hirten ihre
Macht und ihre Interessen gefestigt, andererseits aber liefen sie den Un-
terjochten einen erstaunlichen Freiraum im kulturellen, d.h. auch im
religiosen Rahmen. Vor allem die Feudalherren in den besetzten Regio-
nen hatten viele Méglichkeiten, um ihren Reichtum zu erhalten oder
sogar zu vergrofiern. Gemessen an der Zahl der albanischen Bevélkerung
erreichten unverhiltnismiflig viele Albaner hohe Posten in Militar und
Verwaltung des Osmanischen Reiches.

Sie genossen einen hervorragenden Ruf | Es war siblich den Islam anzuneb-
als Soldaten und unter den Intellektuel-  men, um sich Privilegien zu sichern.
len. Es war mit anderen Worten iiblich

den Islam anzunehmen, um sich Privilegien zu sichern und Vermégens-
verluste zu vermeiden oder zu begrenzen. Die Reichen lebten diese Me-

thode vor, die Massenislamisierung der Bauern folgte. Es hat zahlreiche
Beispiele dafiir gegeben — der Held Skanderbeg ist ein solches —, dass der

Islam auch wieder abgelegt und mit dem Christentum getauscht werden
konnte, wenn die politische oder militirische Situation dies opportun
erscheinen lief. Was wiederum bedeutete, dass ,,die Religion keine sehr

9



bedeutende Rolle spielte®, wie fast alle Historiker und andere Beobach-
ter der albanischen Entwicklungen feststellen.

Das ist ein Element in der Beziehung der Albaner zu den beiden
monotheistischen Religionen, mit denen sie enge historische Wurzeln
verbinden. Das Element der Toleranz, das ebenfalls von allen Autoren,
seien sie In- oder Ausliander, beobachtet wird — und im Ubrigen auch in
anderen Balkan-Regionen vor denselben Hintergriinden anzutreffen ist
— stellt ein weiteres Phinomen dar. In Albanien aber kommt dazu noch
ein spezifischer Faktor, der grofie Bedeutung bekommen sollte: der Bek-
tashi-Orden, eine islamische Sekte, die vom traditionellen Islam abge-
lehnt, zeitweise verfolgt und verboten wurde.

Die Bedeutung des Bektashi-Ordens

Ausfiihrlich berichtet Bernhard Ténnes in seinem 1980 erschienenen fes-
selnden Buch iiber Albanien auch tiber die Bektashi. Dieser Derwisch-
Orden stammt aus Kleinasien, wo es vom 13. Jahrhundert an eine ,aus-
gesprochene religiose Toleranz zwischen den verschiedenen christli-
chen, islamischen und heidnischen Bevolkerungsgruppen® gab. In die
frithen Lehren des Derwisch-Ordens flossen so Glaubensinhalte aller
Gruppen ein —im 16. Jahrhundert erhielt er seine endgiiltige Form unter
dem Grofimeister Balim Sultan. Die Bektashi waren von Anfang an po-
litisch und sozial engagiert, vor allem aus Griinden der Opposition zum
orthodoxen Islam, auch seinem westlichen Reprasentanten, dem Sultan.
1925 wurde der Orden in der Tiirkei verboten.

Zu den christlichen Elementen der Bektashi gehoren eine Art Abend-
mahl mit Brot, Wein und Kise, und die Beichte mit Absolution. Sie
pflegten einen Heiligenkult, der auch christliche Heilige einbezog, sie
verhielten sich tolerant gegentiber Nichtmuslimen tiberhaupt, was ihnen
Vertrauen von christlicher Seite einbrachte. In der Zwischenkriegszeit
des 20. Jahrhunderts bekannten sich rund 20% der albanischen Glau-
bigen zu diesem Orden, der Zentren in Tirana, in Berat und in Djakovica
(Kosovo) unterhielt. 1945 wurden die Bektashi neben dem sunnitischen
Islam und der Halvetiye eine staatlich anerkannte eigene Religionsge-
meinschaft. Das hinderte das Regime Enver Hodschas aber nicht, sie
ebenso wie alle anderen Religionsangehorigen im Zuge der Ereignisse
von 1967 systematischen Vernichtungsmethoden zu unterziehen. Nach
dem Sturz der Kommunisten in Albanien 1990 wuchs die Gemeinde der

192



Bektashi langsam wieder an — mit Sitz in Tirana — und spielt nun wieder
eine Rolle in der dortigen Gesellschaft. In Deutschland und in Osterreich
sind sie ebenfalls anzutreffen — zugleich auch der Widerstand gegen sie in
den Reihen der traditionellen Muslime. Nicht zuletzt die positive Hal-
tung der Bektashi gegeniiber der Frau triagt sowohl zu ihrer Popularitit
auf der einen Seite als auch zur Anfeindung von der anderen Seite bei.

Schon seit dem 15. Jahrhundert waren die Bektashi in Albanien tatig.
Im Zuge der innerosmanischen Aufstinde, bei denen sie auf der Seite der
rebellierenden Janitscharen zu finden waren, standen sie in der ersten
Hilfte des 19. Jahrhunderts vor ihrer totalen Ausrottung. Sie konzen-
trierten sich in der Folge auf Aktivititen
in Albanien, wo sie die keimende natio-
nale Bewusstwerdung unterstiitzten. Ei-
ner der Protagonisten dieser Bewegung
innerhalb Albaniens war Naim Frasheri
(1846-1900), der zugleich eine bedeuten-
de Position innerhalb der Bektashi einnahm und eine Grundsatzstudie
entwarf, in der er versuchte ,die traditionelle Denkweise der Religion®
mit der zeitgendssischen Idee des Nationalismus zusammenzubringen.
Wichtig ist, dass er, wie auch seine Briider Sami und Abdyl und andere
Vorkimpfer fiir Albaniens ,Erwachen® (Rilindja), hochgebildete Zog-
linge der orientalischen Kultur waren. Naim Frasheri studierte sowohl
Naturwissenschaften als auch persische Dichtkunst und beherrschte
auflerdem die tiirkische und arabische Sprache. Frasheri, so schreibt
Tonnes, ,blieb auch als patriotischer Dichter ein Mittler zwischen
ostlich-islamischer und westlich-europaischer Kultur®. So iibersetzte
dieser erstaunliche Albaner sowohl den realistischen Roman ,,Die Elen-
den“ von Victor Hugo als auch das mystische Werk ,Die Flote“ des
persischen Dichters Dschelaluddin Rumi ins Albanische.

Frasheri sei hier nur als ein Beispiel erwihnt, es liefen sich noch eine
Reihe von anderen albanischen Intellektuellen anfithren, die in der zwei-
ten Halfte des 19. Jahrhunderts mit grofem Mut, enormen Energien und
Opferbereitschaft fiir die nationale Einheit und Selbststindigkeit Alba-
niens eintraten. Unter ihnen sind Vertreter des Islam, der katholischen
und der orthodoxen Kirche anzutreffen — und gerade dieser Umstand
hilft uns, den Schliissel zum Verstindnis der jiingeren albanischen Ge-
schichte und der Mentalitit, die von dieser Geschichte gepragt wurde —
oder, wenn man will, auch umgekehrt — zu erkennen.

»Die Bektashi unterstiitzten im 19.
Jabrbundert in Albanien die keimen-
de nationale Bewusstwerdung. “

193



Das ,[Erwachen“ des albanischen Volkes

In Albanien wurde die Entwicklung von einer kleinen Schicht kosmopo-
litisch gebildeter, intelligenter, humanistisch gesonnener, religiés gebun-
dener Menschen artikuliert und vorangetrieben. Sie wussten, dass die
Voraussetzung fiir eine auch nur schrittweise Anniherung an ihr politi-
sches Ziel — innerhalb des Osmanischen Imperiums, das es zwar noch
gab, aber schon Risse und Reformen erlebte — geben konnte, wenn
grofiere Teile der Bevolkerung Zugang zur Bildung erhalten wiirden. Sie
konzentrierten sich daher in erster Linie auf die Forderungen nach alba-
nischsprachigen Schulen und Publikationen. Fiir beide Vorhaben war
die Schaffung eines Alphabetes in albanischer Sprache eine unabdingbare
Voraussetzung. Gerade dieses Thema zeigte plotzlich tiefe Unterschiede
zwischen den Glaubensgemeinschaften: Muslime forderten ein arabi-
sches Alphabet, Orthodoxe ein griechisches und die Katholiken das la-
teinische, was letzten Endes siegte, allerdings erst nach schweren
Kimpfen und Opfern auf allen Seiten. Wire es nicht so gekommen, hitte
Albaniens Entwicklung zweifellos eine stark orientalisierte Wendung
genommen. So aber war die Zuwendung zum Europiischen gesichert.
Auf einem anderen Gebiet zogen in der zweiten Hailfte des 19. Jahrhun-
derts alle Glaubensgemeinschaften am gleichen Strang, nimlich im Zu-
sammenhang mit dem Aufbau eines albanischsprachigen Schulwesens in
den jeweiligen Regionen, gegen das tiirkische Verbot und gegen griechi-
schen nationalistischen Fanatismus. Ebenso bei der Verbreitung von ver-
schiedensten Publikationen, deren Druck innerhalb des Osmanischen
Reiches verboten war und die deshalb unter schwierigsten Umstinden
im Ausland hergestellt und nach Albanien geschmuggelt werden muss-

ten.
Mehreren prominenten Albanern der ,Rilindja-Bewegung® wird der
Ausspruch, dass die Religion des Albaners das Albanertum sei, zuge-
schrieben. Er bedeutete, wie Gashi/Stei-
»Das Albanertum sollte eine Briicke  ner in ihrem ,Albanien“-Buch meinen,
zwischen den Religionen sein, die auf ~ nicht nur einen Appell an die Albaner,
der gelebten Tradition der Toleranz  sondernvoralleman ,die Anrainervolker
aufbaut.” und Europa“, um ihnen klarzumachen,
dass die Albaner iber der Religion
stinden und eine kompakte Nation seien. Dariiber hinaus scheint in
diesem Satz aber noch eine weitere politisch-soziale Botschaft zu liegen:
Das Albanertum sollte eine Briicke sein zwischen den Religionen, es baut

194



damit auf der tagtiglich gelebten Tradition der Toleranz zwischen den
Glaubensgemeinschaften auf, die sich in einer Vielfalt von ineinander
verbundenen Praktiken durch die Jahrhunderte manifestierte — im Ubri-
gen bis auf den heutigen Tag. Damit hatten die Initiatoren dieses patrio-
tischen Appells auch den so wichtigen Zugang zu den nicht-gebildeten
Schichten der albanischen Bevolkerung hergestellt.

Das Chaos der 90er Jahre - eine Folge des Hodscha-Regimes

Es kniipft sich aber noch eine Beobachtung an, die sich auf die heutige
Zeitin Albanien bezieht. Die zwar in Albaniens Demokratisierung nach
dem Kommunismus engagierte, aber oft verstindnislose internationale
Umwelt ist nach dem Zusammenbruch dieses Regimes mit einigen poli-
tischen Phanomenen konfrontiert worden, die fiir sie — und wohl auch
fiir die Albaner selbst —unerwartet waren. Das selbstzerstorerische Cha-
os —in zwei Etappen unmittelbar nach 1990 und nach dem ,,Pyramiden-
Skandal“ 1997 — und die Massenflucht der Albaner waren ein solches
Phinomen, die Unfahigkeit zum Dialog innerhalb der neuen pluralisti-
schen Parteienwelt auf politischer Ebene ein weiteres. Hintergriinde fiir
diese Erscheinungen konnten auch in den Parolen des 19. Jahrhunderts
und einem entsprechenden Mangel an skeptischen Erfahrungen mit sich
selbst zu suchen sein.

Erst der Kommunismus mit dem Zuchtmeister Enver Hodscha (der
vor der Revolution selbst Lehrer war) an der Spitze hat dem albanischen
Volk eine elementare und liickenlose Schulbildung verschafft — und das
zu einem Zeitpunkt, wo das Terrorregime jede Art der Fragestellung
unterband, wo die Religionen — auch vor 1967 — verpont und verfolgt
waren, das Albanertum hingegen 24 Stunden am Tag gepredigt wurde.
Auch die Vergangenheit wurde auf einen Hochglanz-Patriotismus ge-
trimmt — und zugleich die Umwelt zu Feindbildern umfunktioniert. Ei-
ne solche Erfahrung, die rund vierzig Jahre wihrte, hat Generationen
geistig und psychisch verbogen. Und dann kam der plotzliche Umbruch,
das Zusammenfallen der allmichtigen Partei — und zugleich die Erfah-
rung des Wissens tiber die Hunderttausende Albaner, die bis zu vierzig
Jahren in schrecklichen Gefingnissen verbringen oder in jahrzehntelan-
ger Deportation in unwegsamen Gebieten des Landes vegetieren muss-
ten — haufig auf Grund von Denunziationen oder Verrat der eigenen
Landsleute. Das alles war ein Schock fiir die Bevolkerung, zu dessen

195



Uberwindung kein Psychiater, keine Richtlinie, keine Perspektive zur
Hand waren. Darum das Chaos, darum die Massenflucht vor sich selbst.
Von ,Albanertum®, von ,Patriotismus®

.Die Begriffe ,Albanertum* und ,Pa- W(.)llte keiner m(_e_hr etwas horen, diese Be-
triotismus® wurden vom Hodscha-  griffe waren griindlich verraten worden
Regime griindlich verraten.” von einem Regime, das nicht nur das

Land, sondern auch seine Menschen
zerstort hatte. Darum aber zweifellos auch die Riickkehr zu den Religio-
nen heute bei denen, die noch Kraft hatten zu einem Glauben.

Aber auch das Phinomen nach dem Umsturz, dass die fithrenden
Politiker, die christlich-demokratischen ebenso wie die vom Kommu-
nismus zum Sozialismus gewandelten lange keine konstruktive Sprache
zum Besten ihres Landes fanden, diirfte eine Erklirung in der Vergan-
genheit haben. Toleranz, wenn sie bewusst gewahlt und entfaltet wird, ist
ein wunderbares Element in einer Gesellschaft. Wenn Toleranz aber nur
Tradition in ferner Vergangenheit blieb, wenn ein solches soziales Leit-
motiv wie mit einem scharfen Messer durchschnitten wurde, wie es im
kommunistischen Albanien geschah - dann hinterldsst sie keine Erinne-
rung, die eine Wegweisung hitte sein kénnen. Dann bleibt nur die Ebene
persénlicher Machtgeliiste und Fehden wie in den Zeiten, als Albanien
noch kein ,nationales Erwachen® erlebt hatte, sondern eine Gesellschaft
von rivalisiecrenden Feudalherren war.

Es gibt allerdings in jiingster Zeit leise Anzeichen dafiir, dass sich die
Politiker und Medien in zunehmendem Ausmaf konstruktiven Themen
fiir die Zukunft des Landes zuwenden. Zeichen, die Hoffnung aufkom-
men lassen — eine Hoffnung, die das Land braucht wie die Fische das
Wasser, denn die stindige Abwanderung von jungen Menschen, die von
ihrem Vaterland nichts mehr wissen wollen und nur in die Welt hinaus
streben, muss eine Ende nehmen. In dieser Entwicklung seit 1990 schei-
nen die Religionen allerdings bisher bei der jungen Generation keine
Rolle spielen zu konnen. Hier sind offensichtlich sowohl ,, Albanertum®
als auch ,Religion“ abhanden gekommen.

196



