Thomas Bremer

Schwierige Vergangenheit — unsichere Zukunft

Die Beziehungen zwischen der Russischen
Orthodoxen Kirche und den westlichen Kirchen

Wenn man neuere Beschreibungen der Beziehungen zwischen der Rus-
sischen Orthodoxen Kirche (ROK) und den westlichen Kirchen be-
trachtet, so fillt auf, dass hiufig der Begriff der ,, Eiszeit verwendet wird,
in welcher man sich momentan befinde. Die urspriinglich guten und
lebendigen 6kumenischen Beziehungen seien einer Phase von Stagnation
und Riickschritt gewichen; als Grund hierfiir wird zumeist die Verhir-
tung der ROK und vor allem ihrer Hierarchen angesehen.

Doch ,,Okumene® wird nicht nur in Russland, sondern oft auch im
Westen als belasteter Begriff empfunden, jedenfalls was die Beziehungen
zu den osteuropiischen Kirchen angeht. Den westlichen Kirchen wird
heute hiufig vorgeworfen, sie seien auf dem linken Auge blind gewesen
und hitten zu den Kirchenverfolgungen der kommunistischen Regie-
rungen geschwiegen, wihrend vor allem (aber nicht ausschliefflich) den
orthodoxen Kirchen vorgeworfen wird, sie seien mehr oder weniger
ausfithrende Organe der staatlichen Behorden gewesen.! Die Fragestel-
lung nach der jetzigen ,Eiszeit“ wird also im Rahmen eines weiteren
Paradigmas gesehen, in dem die bisherige Okumene im Kontext politi-
scher Umstinde beurteilt wird. Im Ubrigen gehdren auch die 6ku-
menischen Beziehungen zwischen russischem und westlichem Chris-
tentum in den weiteren Bereich der Frage ,Russland und Europa“, so
dass zusitzlich zu iiberlegen ist,ob die Verschlechterung der zwi-
schenkirchlichen Verhiltnisse im Rahmen dieser grofieren Problematik
zu verstehen ist oder ob sie eine eigene Wertigkeit hat.

1 Beide Vorwiirfe finden sich etwa jiingst und sehr ausfiihrlich bei G. Besier, A. Boyens,
G. Lindemann, Nationaler Protestantismus und Okumenische Bewegung, Berlin 1999.

" Prof. Dr. Thomas Bremer ist Professor fiir Okumenik (Schwerpunkt: ostliche

- Kirchen) und Friedensforschung an der Katholzscb—Tbeologtschen Fakuyltit der

- Universitit Munster/Westfalen

192 Ost-West. Europiische Perspektiven 1 (2000) Heft 3

o

o~

UNIVERSITATS-

!BA BIBLIOTHEK urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0034-3

AUGSBURG



Im Folgenden soll versucht werden, diese Fragestellungen etwas zu
beleuchten. Dazu erscheint es notwendig, zunichst die bisherigen 6ku-
menischen Beziehungen kritisch zu untersuchen, dann zu fragen, wie
sich die Verschlechterung tatsichlich auswirkt und was ihre Griinde
sind, und schliefllich noch ,,nicht theologische Faktoren der russisch-
westlichen Okumene aufzuzeigen.

Die ROK und die westlichen Kirchen

Bisin die ersten Jahre des 20. Jahrhunderts hatte die ROK eine besondere
Stellung innerhalb aller orthodoxen Ortskirchen inne: sie war nicht nur
nach der Zahl der Gliubigen die gréfite von ihnen (das gilt bis heute),
sondern sie war vor allem die einzige orthodoxe Kirche, die in den vor-
hergegangenen Jahrhunderten nicht unter einer islamischen Regierung
leben musste. Erst im 19. Jahrhundert gelang es den siidosteuropiischen
Nationen, sich von der osmanischen Herrschaft zu befreien und eigene
Staaten zu schaffen, in denen es dann auch eigene unabhingige or-
thodoxe Kirchen gab. Es ist nahe liegend, dass diese Kirchen lange Jahr-
zehnte brauchten, um eine kirchliche und theologische Infrastruktur zu
entwickeln. Fir die ROK hingegen gab es zwar immer auch Ein-
schrinkungen ihrer Titigkeit in Russland, die mit staatlichen Interessen
im Zusammenhang standen — am schwerwiegendsten sicherlich die Ent-
scheidung Peters des Grofien, das Patriarchat zu Gunsten eines kollek-
tiven Leitungsorgans der Kirche abzuschaffen, das faktisch unter staatli-
cher Kontrolle stand —, doch hatte sie die Méglichkeit, eine wissen-
schaftliche Theologie zu entwickeln, die vor allem auf dem Gebiet der
Patristik den Entwicklungen in den westlichen Lindern nicht nachstand.
So war es auch méglich die groffe Nihe zwischen orthodoxer Kirche
einerseits und anglikanischer Gemeinschaft und altkatholischer Kirche
andererseits zu entdecken, die schon sehr friih zu Kontakten auf theolo-
gischer und auf hierarchischer Ebene fiihrte. In Russland gab es jedoch
neben verschiedenen kirchlichen (und geistesgeschichtlichen) Strémun-
gen, die dem Westen gegeniiber offen waren, immer auch solche, die
diesen Kontakten gegeniiber sehr distanziert und zuriickhaltend einge-
stellt waren.

Ein grofier Einschnitt war vor allem mit den Revolutionen von 1917
gegeben, in deren Gefolge die ROK zwar ihre Patriarchalstruktur
zuriickerhielt, aber in einer Schirfe verfolgt wurde, wie sie wohl nur mit

193

o=

o~

UNIVERSITATS-

!BA BIBLIOTHEK urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0035-9

AUGSBURG



den Christenverfolgungen der Antike zu vergleichen ist. An den Unter-
halt 6kumenischer Beziehungen war im Russland der Zwischenkriegs-
zeit iiberhaupt nicht zu denken. Allerdings gab es russische Hierarchen
und Theologen, die in den ersten Jahren nach der Revolution das Land
verlassen konnten oder mussten und nun im Westen ihre orthodoxe
Tradition weiterzupflegen versuchten. Thre Bedeutung fiir die Entwick-
lung der 6kumenischen Beziehungen, fiir das bessere Kennenlernen der
beiden Traditionen, fiir die Anniherung zwischen orthodoxen und

westlichen Kirchen und auch fir die

»Die Bedeutung der russischen Theo-
logen im Exil fiir die Entwicklung
der 6kumenischen Beziebungen kann
kaum hoch genug eingeschdtzt wer-
den.”

kreative und authentische Weiterent-
wicklung orthodoxer Theologie kann
kaum hoch genug eingeschitzt werden.
Obgleich es in der Folgezeit zu verschie-

denen Spaltungen und unterschiedlichen

jurisdiktionellen Organisationsformen
der russischen orthodoxen Gemeinden im Ausland kam, sind doch alle
der Tradition der ROK zuzuordnen, zumal in einer Zeit, als die Kirche
im Lande kaum handlungsfihig war. So waren es vor allem russische
Theologen aus dem Exil, die zwischen den beiden Weltkriegen die rus-
sische Kirche in der Okumene vertraten, und zwar bei bilateralen Bezie-
hungen (vor allem mit den Anglikanern) ebenso wie in den entstehenden
okumenischen Gremien, aus denen sich spiter der Weltkirchenrat
entwickeln sollte.

Die Situation inderte sich erneut nach dem Zweiten Weltkrieg. Der
ROK wurde in der Sowjetunion die Moglichkeit zu eingeschrankrer Ti-
tigkeit gegeben, die jedoch immer (bis in die Spitzeit der Perestrojka)
unter staatlicher Kontrolle blieb. Die Sowjetregierung verstand bald,
dass ihre Kirchenpolitik im Westen sehr wohl beobachtet wurde, und sie
versuchte, iiber Kirchen, und zwar iiber die ROK ebenso wie durch den
Versuch, Kirchen aus dem Westen zu beeinflussen, ihre politischen An-
sichten zu verbreiten. Sie versuchte also die Kirchen zu instrumenta-
lisieren. Fiir die Verantwortlichen in der ROK entstand hier das Di-
lemma, entweder diese Situation in Kauf zu nehmen und zu beachten, um
wenigstens innerhalb dieses begrenzten Rahmens titig sein zu konnen,
oder aber Gefahr zu laufen véllig zu verschwinden, wie es unmittelbar
vor dem Zweiten Weltkrieg ja schon fast der Fall gewesen wire.

Ein dhnliches Dilemma stellte sich auch fiir die Vertreter der west-
lichen Kirchen: Sie konnten entweder Kontakte zur ROK unterhalten,
um ihr Solidafitit zu zeigen und ihrim engen Rahmen der Méglichkeiten

194

=N

>~

IBA

UNIVERSITATS-

BIBLIOTHEK urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0036-5

AUGSBURG



zu theologischem Austausch und Gebet zu begegnen, und das immer im
Wissen, dass damit staatliche Beeinflussungsversuche méglich waren
und dass die ROK nicht frei agieren konnte, oder sie konnten den Kon-
takt zur ROK ablehnen, die Religionsverfolgung in der UdSSR anpran-
gern und versuchen, kirchliche Dissidenten zu unterstiitzen, soweit das
moglich war. Dieses Dilemma wurde durch die politischen Rahmen-
bedingungen des Kalten Krieges nicht erleichtert: Auch wenn praktisch
niemand in den westlichen Kirchen die Versicherungen, in der Sowjet-
union gebe es keine Religionsverfolgung, erst nahm, so war man doch
vielfach mit dem westlichen Prinzip der militirischen Abschreckung
nicht einverstanden und konnte sich nicht ohne weiteres in dieser Politik
wiederfinden. Auch wenn es natiirlich in der Zeit nach 1945 verschiedene
Phasen und Entwicklungen gab, so blieb diese Situation doch grundsitz-
lich bis zum Ende der 80er Jahre unverindert.

Die 6kumenischen Beziehungen standen also in einem politischen
Rahmen, der sie nicht unbeeinflusst lassen konnte. Das wird schon an
einer der ersten vorbereitenden Begegnungen zwischen westlichen und
6stlichen Kirchenvertretern nach dem Zweiten Weltkrieg deutlich, der
berithmten Reise von Martin Nieméller in die Sowjetunion 1952. Seit
1959 fithrte die ROK mit der EKD einen offiziellen 6kumenischen Dia-
log, in dessen Rahmen es bis 1990 zu zwolf Begegnungen kam (,,Ar-
noldshainer Gespriche*). Auch der Bund der Evangelischen Kirchen in
der DDR nahm 1974 einen Dialog mit der ROK auf (,Zagorsker
Gespriche®). Seit der deutschen Wiedervereinigung werden diese Dialo-
ge als ,Bad Uracher Gespriche* fortgesetzt.2

Noch weiter zuriick reicht der Kontakt zwischen der ROK und der
Kirche von England. Da im Zweiten Weltkrieg beide Linder alliiert wa-
ren, gab es bereits 1943 einen Besuch des
Erzbischofs von York beim russischen  ,Es gibt keine orthodoxe Kirche, die
Patriarchen. 1956 fand eine theologische ~ so viele Dialoge mit unterschiedli-
Konferenz in Moskau statt, Anfang der ~ chen Partnern fiibrt.*
90er Jahre wurde eine Gesprichsreihe
aufgenommen. Dieser Dialog fiihrt eine Tradition fort, die bis in die Zeit
vor dem Ersten Weltkrieg zuriickreicht. Auch seien noch die Kontakte
der ROK mit der katholischen Kirche genannt. Seit 1967 gibt es Begeg-

2 Diese und alle anderen kumenischen Dialoge, die die ROK mit anderen Kirchen fihrte
und fithrt, sind bis 1997 in deutscher Sprache dokumentiert in: Th. Bremer, J. Oelde-
mann, D. Stoltmann (Hg.), Orthodoxie im Dialog, Trier 1999.

195

o UNIVERSITATS-

!BA BIBLIOTHEK urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0037-1

AUGSBURG

o=



nungen, bei denen in unregelmifligen Abstinden fithrende Vertreter bei-

der Kirchen zusammenkommen und iiber aktuelle Fragen sprechen.

Auflerdem hat die ROK auch die Deutsche Bischofskonferenz einge-

laden, einen Dialog iiber Fragen der Friedensethik (der schnell auf andere

Themen erweitert wurde) zu fithren. Hier hat es seit 1986 mehrere Ge-

sprachsrunden gegeben.

Die ROK fiihrt zahireiche weitere Dialoge, etwa mit der (anglikani-
schen) Episkopalkirche der USA, der Lutherischen Kirche von Finn-
land, mit den Methodisten, der Church of the Brethren oder den Disci-
ples of Christ. Es gibt keine andere orthodoxe Kirche, die so viele ver-
schiedene Dialoge mit so unterschiedlichen Partnern fiihrt. In vielen die-
ser Dialoge wurde immer wieder die Friedensfrage angesprochen, die
zumeist von der ROK eingebracht wurde. Daher findet sich bei den
einzelnen Begegnungen hiufig nicht nur ein theologisches Thema (im
engeren Sinne), sondern auch eine sozialethische Fragestellung (oft aus
dem Bereich der Friedensthematik). Fiir die ROK stellte dies eine Mog-
lichkeit dar, Aussagen (auch wenn diese oft verklausuliert waren) iiber
Religionsfreiheit und Menschenrechte mitzuformulieren und zu unter-
zeichnen.

In den letzten Jahren ist eine Diskussion dariiber entstanden, wie
diese Aussagen zu bewerten sind. Ohne auf die Details im Einzelnen
eingehen zu konnen, sollen doch einige Bemerkungen hierzu gemacht
werden:

1. In den meisten dieser Gespriche ging es nicht nur oder nicht einmal
vorwiegend um die Friedensfrage, sondern um Themen der systema-
tischen Theologie.

2. Jeder westliche Teilnehmer an solchen Gesprichen wusste, dass die
Vertreter der ROK nicht offen sprechen konnten.

3. Dass die staatlichen Behorden bemiiht waren, durch solche Kontakte
die Offenheit der Sowjetunion fiir religiése Angelegenheiten zu

demonstrieren und dass sie weiterhin

»Jeder westliche Teilnebmer wusste, ihre politischen Ziele (insbesondere

dass die Vertreter der ROK nicht of- hinsichtlich der internationalen Situa-

fen sprechen konnten.“ tion) propagieren wollten, war eben-
falls bekannt. )

4. Durch die 6kumenischen Begegnungen wurden der ROK Méglich-
keiten gegeben, die sie sonst nicht gehabt hitte, wie etwa den Kontakt
von Theologen mit westlichen Kollegen oder den Erwerb westlicher
Literatur. -

196

rrrrrrrrrrrrr

BIBLIOTHE urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0038-6

uuuuuuuu



5. Die Entscheidung, so mit dem Staat umzugehen, wie es die ROK
wihrend der Sowjetzeit gemacht hat, haben die Hierarchen der ROK
getroffen; es ist anzunehmen, dass sie im Wissen um die Alternativen
entschieden haben. Eine nachtragliche Belehrung, wie man es besser
gemacht hitte, ist unhistorisch und beriicksichtigt nicht die konkre-
ten Umstinde, in denen die Entscheidung gefallt wurde.

6. DieSorgeumden Frieden ist ein originir christliches Anliegen. Allein
die Tatsache, dass 6kumenische Dokumente sich mit diesem Thema
beschiftigen, macht sie noch nicht zu Makulatur. Die zum Teil sehr
tief gehenden theologischen Aussagen mancher Dialoge sind noch
nicht angemessen analysiert und theologisch gewiirdigt worden.

7. Vielleicht haben sich viele westliche Kirchenvertreter hinsichtlich der
okumenischen Offenheit der ROK Illusionen gemacht. Dass wichti-
ge Stromungen innerhalb die ROK dem Westen und den westlichen
Kirchen gegeniiber grundsitzlich skeptisch eingestellt waren, konnte
man jedoch wissen.

Verianderung des 6kumenischen Klimas

Mit dem Beginn der 90er Jahre kam es zu der genannten erheblichen
Verschlechterung des 6kumenischen Klimas. Das fillt zusammen mit
den politischen Verinderungen in Osteuropa und vor allem in der Sow-
jetunion (Perestrojka und Glasnost, missgliickter Putsch gegen Gor-
batschow, Auflésung der UdSSR Ende 1991), die erhebliche Folgen fiir
die kirchliche Landschaft hatten: das Ende der staatlichen Bevor-
mundung und Kontrolle, die Méglichkeit zur freien Betitigung der Kir-
chen, Zugang zu den Medien, die Wiederzulassung der unterdriickten
griechisch-katholischen Kirche in der Ukraine und in Rumainien, den
Aufbau katholischer Strukturen in Russland, die Titigkeit anderer west-
licher Kirchen und Sekten auf russischem Territorium.

In der Regel werden vor allem zwei dieser Punkte, nimlich die Wie-
derzulassung der katholischen Ostkirchen sowie der Aufbau katho-
lischer hierarchischer Strukturen, als Grund fiir die Verschlechterung
der zwischenkirchlichen Beziehungen genannt. Beide Punkte betreffen
die katholische Kirche in besonderer Weise. Doch ist es bemerkenswert,
dass sich ja auch die Beziehungen der ROK zu anderen westlichen Kir-
chen verschlechterten. Hierfiir werden dann andere Griinde angefiihrt,
etwa die Praxis der Frauenordination bei den Anglikanern fiir den Dia-

197

rrrrrrrrrrrrr

BIBLIOTHE urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0039-4

uuuuuuuu



log mit der Kirche von England oder die Themen, die in den 6kume-
nischen Gremien hiufig behandelt wurden (z.B. gleichgeschlechtliche
Lebensgemeinschaften) und die von der ROK und anderen orthodoxen
Kirchen als nicht von zentraler Wichtigkeit aufgefasst wurden. Eslassen
sich also fiir jeden der Dialoge, welche die ROK gefiihrt hat, Sachthemen
finden, die Ursache fiir die Verschlechterung gerade dieses Dialogs sind.
Dennoch ist es doch wenigstens ein merkwiirdiger Zufall, dass zeitgleich
mit den politischen Verinderungen und der Befreiung der ROK von der
staatlichen Bevormundung so viele theologische Entwicklungen in allen
anderen Kirchen vor sich gegangen sein sollen, dass alle Dialoge davon
beeintrichtigt wurden.

Es bietet sich jedoch eine andere Erklirung an, die den Akzent nicht
so sehr auf die konkreten Entwicklungen in den anderen Kirchen setzt,
sondern auf die Emanzipierung der ROK von staatlicher Kontrolle. Das
hiefle, dass die ROK die Freiheit, die sie (wieder)erlangt hat, dazu
benutzte, diejenigen Erscheinungen in den anderen Kirchen offen zu
kritisieren, die sie ohnehin schon gest6rt hatten, was sie jedoch wegen der
politischen Umstinde nicht ohne weiteres artikulieren konnte.

Zwei Beispiele hierfiir: Natiirlich war die ROK (wie jede andere or-
thodoxe Kirche) immer schon grundsitzlich gegen die katholischen Ost-
kirchen eingestellt. So lange es jedoch in der Sowjetunion de jure keine
unierten Christen gab und so lange diese Tatsache (bzw. Behauptung) fiir
die Sowjetregierung wichtig war, konnte (und brauchte) die ROK das
Thema auch nicht zu artikulieren. Erst als diese Einschrankung nicht
mehr gegeben war und als die ukrainische katholische Kirche wieder
offentlich wirken konnte, wurde das auch fiir die ROK ein Thema. Dass
sie aber entschieden gegen die unierte Kirche war, ist nicht neu gewesen.
Vielmehr liele sich sogar sagen, dass die grundsitzliche Anerkennung
der Existenzberechtigung der griechisch-katholischen Kirche (bei Ab-
lehnung des Prinzips der Union) durch Hierarchen der ROK eher einen
Fortschritt in dieser Hinsicht darstellt.

Das andere Beispiel betrifft die Frage der Frauenordination. Sie ist ja
bei den anglikanischen und vor allem bei den evangelischen Kirchen
nicht erst mit der Perestrojka eingefiihrt worden. Vielmehr waren sogar
bei 6kumenischen Begegnungen mit der ROK ordinierte Frauen dabei
und in einzelnen 6kumenischen Dialogen hat die ROK selbst das Thema
angesprochen (wie das Problem ja auch in den Dialogen der Gesamt-
orthodoxie vorgekommen ist). Tatsichlich hatte die Praxis der Frauen-
ordination damals aber nicht zu einem Riickzug der ROK aus den

198

rrrrrrrrrrrrr

BIBLIOTHEK urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0040-5

uuuuuuuu



okumenischen Gremien oder aus 6kumenischen Dialogen gefiihrt. Da-
raus lisst sich schlieflen, dass die erheblich stirkere Reaktion der ROK
gegen die Frauenordination in den letzten Jahren eben nicht vorwiegend
mit der Einfithrung dieser Praxis in einigen Kirchen zu tun hat, sondern
vor allem damit zusammenhingt, dass die ROK ihre immer schon
vorhandene Reserve in dieser Frage jetzt frei duflern kann.

Wenn diese These stimmt, dann hitte die 6kumenische Eiszeit, deren
Diagnostizierung ja auf jeden Fall zutrifft, ihre Griinde primir in der
Verinderung der Lebensumstinde der ROK und nur sekundir in den
Ereignissen und Prozessen in anderen
Kirche.n ) Sic.h er habe.n konkrete Ge- »Die okumenische Eiszeit bat ibre
scl‘lehrflsse wie da.s Wleder?.uﬂebfen der . 70 primir in der Verinderung
griechisch-katholischen Kirche in der 4., 1 cbensumstinde der ROK.
Ukraine dazu beigetragen, dass sich in
der ROK alte Positionen wieder for-
miert und exponiert haben. Doch grundsitzlich ist die ROK eigentlich
ihrer Haltung treu geblieben; die verinderten politischen und gesell-
schaftlichen Umstinde haben diese nur offensichtlich gemacht.

Damit soll aber nicht gesagt werden, dass die ROK grundsitzlich
antikumenisch war und ist und dass sie jetzt gleichsam ihr wahres Ge-
sicht zeigt. Zur Tradition der ROK gehoren ja, wie anfangs dargestellt,
auch die Theologen der Zarenzeit, die etwa in Bezug auf Anglikaner und
Altkatholiken theologische Uberlegungen angestellt haben, die grund-
sitzlich heute noch Giiltigkeit haben. Zu dieser Tradition geh6ren auch
die Theologen der Emigration, die an den Anfingen der 6kumenischen
Bewegung entscheidend beteiligt waren und grofle Bedeutung fiir die
theologische Entwicklung der orthodoxen Theologie im 20. Jahrhundert
tiberhaupt hatten. Und schliellich gehéren zu dieser Tradition auch die
Hierarchen und Theologen der ROK, die in der Sowjetzeit unter den
gegebenen Umstinden in ernsthafter und aufrichtiger Gesinnung den
Kontakt zu den westlichen Kirchen gesucht haben. Aus diesen drei
Gruppen seien exemplarisch V. V. Bolotow3, G. Florovsky* und Me-

3 Bolotow, 1854—1900, russischer Kirchenhistoriker, vertrat die Ansicht, das Filioque sei
ein westliches Theologumenon, das also nicht notwendigerweise klrchentrennenden
Charakter haben miisse.

* G. Florovsky, 1893-1979, im amerikanischen Exil wirkender Theologe, einer der bedeu-
tendsten orthodoxen Theologen des 20. Jahrhunderts, Wegbereiter des ORK.

199

~ UNIVERSITATS-

!BA BIBLIOTHEK urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0041-1

AUGSBURG

o=



tropolit Nikodim> genannt. Auch die Tatsache, dass die 6kumenischen
Beziehungen zwischen westlichen und &stlichen Kirchen iiberhaupt in
einer schweren Krise stecken, spricht dafiir, dass es hier nicht nur um eine
besondere Haltung der ROK geht. Vielmehr ist eine kritische Haltung
zur 6kumenischen Anniherung einer ganzen Reihe von orthodoxen Kir-
chen zu eigen. Doch darf dabei nicht iibersehen werden, dass es auch in
den orthodoxen Kirchen Menschen gibt, die sich dem Anliegen der Oku-
mene verschrieben haben und sich dafiir engagieren. Dass andere diesen
Bemiihungen eher skeptisch gegentiberstehen und die eigene Glaubens-
lehre in Gefahr sehen, dndert daran nichts. Das ist ja in westllchen Kir-
chen nicht anders.

Nicht theologische Faktoren

In den abschlielenden Uberlegungen soll bedacht werden, welche Rolle
hierbei die nicht theologischen Faktoren spielen, die fiir die Okumene
von grofer Wichtigkeit sind, auch wenn sie oft nicht geniigend beachtet
werden. Hiermit sind nicht nur die politischen Umstinde gemeint (von
denen bereits die Rede war), sondern vor allem auch die unterschied-
lichen Denkstile, verschiedenen kulturellen Hintergriinde und - im Zu-
sammenhang damit — die Frage nach einem grundsitzlichen kulturellen
Unterschied.

Wie bereits erwihnt, gilt oft die politische ,,Wende* als entscheiden-
der Faktor fiir die Verschlechterung der 6kumenischen Beziehungen.
Doch sollte nach dem Gesagten deutlich sein, dass sie nur einen Kataly-
sator darstellte, durch den die verinderten Beziehungen offenbar gewor-
den sind. Allerdings ist bekanntlich nach dem Ende des Kalten Krieges
die These entwickelt worden, zwischen Kulturkreisen gebe es Grenzen,
die in der Zukunft die neuen Konfliktlinien darstellen wiirden. Man hat
auch versucht, diese These als Paradigma auf die Verinderungen und vor
allem auf die Geschichte der 6kumenischen Beziehungen zu iiber-
tragen.® Hierbei sind vor allem zwei Elemente genannt worden: Im Wes-

5 Metropolit Nikodim, 1929-1978, Forderer der Okumene in der ROK, trat besonders
fir die Kontakte zur katholischen Kirche ein. Im Buch von Besier u.a. (vgl. Anm. 1)
heiflt es iiber ihn lapidar: ,Agent des KGB* (S. 40, Anm. 43).

6 So G. Avvakumov in seinem Aufsatz ,Okumenische Utopie und gesellschaftliche Wirk-
lichkeit®, in: Miinchner Theologische Zeitschrift 49 (1998) 197-214.

200

o

o~

UNIVERSITATS-

!BA BIBLIOTHEK urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0042-7

AUGSBURG



ten habe man zu wenig verstanden, dass hinter den 6kumenischen
Bestrebungen die staatlichen Behérden gestanden haben, und das
Schicksal der unterdriickten griechisch-katholischen Kirche sei bei den
6kumenischen Begegnungen nicht deutlich genug angesprochen wor-
den. Akzeptiert man das Konfliktlinien-Modell als Paradigma, dann
gibe es einen grundsitzlichen, vielleicht kaum iiberwindbaren Unter-
schied zwischen den Kirchen, der dem Kulturunterschied entspricht.
Hier sei nur angedeutet, dass die theologisch unterschiedlichen Ansitze
(die sich mit den Stichworten ,,Neo-Hesychasmus“ und ,,Scholastik“
charakterisieren lieflen) dann zu miteinander nicht kompatiblen, weil
grundlegend unterschiedlichen Systemen wiirden.

Die Kernfrage lautet also: Inwieweit korreliert die verbreitete Ableh-
nung westlicher Werte in der russischen Gesellschaft mit der Ablehnung
von Okumene in der ROK ? K6nnte es sein, dass die Krise der Okumene
gleichsam der kirchliche Ausdruck fiir das tiefe Misstrauen ist, das in
Russland gegeniiber dem Westen herrscht? Doch eine solche Ansicht
scheint zu kurz zu greifen. Sicherlich gibt es eine Wechselbeziehung, und
kirchliches Verhalten ist nie unabhingig von der Gesellschaft, in der eine
Kirche lebt. Beide Phinomene passen zueinander und erginzen einander
zuweilen auch (etwa, wenn die ROK auch solche Elemente der russi-
schen Politik rechtfertigt, die kaum zu rechtfertigen sind), aber sie bedin-
gen einander nicht. Die ROK ist heute also nicht vom Staat abhangig,
aber sie trigt den russischen Staat und die ihm wichtigen Anliegen von
sich aus mit und vertritt sie 6ffentlich.

Doch hat die Kritik der ROK an der 6kumenischen Bewegung ihren
Hauptgrund nicht in einer grundsitzlichen ablehnenden Haltung
gegeniiber der Okumene, sondern vor allem in der (vielleicht nur ver-
meintlichen) Wahrnehmung, die ROK und iiberhaupt die Orthodoxie
habe zu wenig Gelegenheit ihre spezifischen Anliegen vorzubringen und
zuartikulieren. Das gilt fiir den politischen Bereich (z.B. die Kritik Russ-
lands und der ROK an der NATO-Intervention gegen Jugoslawien)
ebenso wie fiir den kirchlichen (z.B. die genannte Diskussion zu gleich-
geschlechtlichen Lebensgemeinschaften im ORK). Auch lisst sich an
den beiden bislang vollzogenen Austritten orthodoxer Kirchen aus den
okumenischen Gremien (Orthodoxe Kirche von Bulgarien und Ortho-
doxe Kirche von Georgien) deutlich sehen, dass diese nicht so sehr aus
grundsitzlichen Erwigungen erfolgt sind, sondern vor allem auf Grund
von konkreten Problemen innerhalb dieser Kirchen. Die Bemiithungen
der ROK, trotz der bestehenden Probleme und der unterschiedlich be-

201

rrrrrrrrrrrrr

BIBLIOTHE urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0043-3

uuuuuuuu



werteten Fragen zu einem modus vivendi mit dem Weltkirchenrat zu
kommen, und insbesondere die Reformvorschlige, die Metropolit Kirill,
Chef des Auflenamtes der ROK, in der
,Das Interesse der ROK an einer  jungsten Zeit vorgelegt hat’, zeigen, dass
okumenischen Anniberung mit dem  das Interesse dieser Kirche an einer 6ku-
Westen ist ernst.“ : menischen Anndherung mit dem Westen
. ernst ist. Wenn diese' Annaherung nicht
so leicht vor sich geht, wie es wiinschenswert wire, und wenn sie anders
aussieht, als man sich das im Westen hiufig vorstellt, so ist das nicht allein

der ROK anzulasten.

AN

7 Vgl. ,A Possible Structure of the World Council of Churches®, in: Ecumenical Review
51 (1999) 351-354. Metropolit Kirill schwebt die Einrichtung zweier Gremien vor: eines
»Rates®, in dem alle Kirchen praktische und allen gemeinsame Probleme besprechen
koénnten, sowie eines ,,Forums®, in dem die Konfessionsfamilien iiber theologische Fra-
gen verhandeln wiirden. Das Problem, dass die orthodoxen Mitgliedskirchen des ORK
in theologischen Fragen ohne weiteres iiberstimmt werden kénnten (der Autor spricht
von den Orthodoxen als einer ,strukturellen Minderheit*), wire damit behoben; ebenso
denkt der Metropolit an eine Mitgliedschaft der katholischen Kirche in diesem Forum.

202

o=

o~

IBA

UNIVERSITATS-

BIBLIOTHEK urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0044-9

AUGSBURG



