
{ihomas Bremer

Schwierige Vergangenheit unsiıchere Zukunft
Die Beziehungen zwischen der Russischen
rithodoxen Kirche un dQen westlichen Kiırchen

Wenn mMan TeCeUEIC Beschreibungen der Beziehungen zwischen der Rus-
sischen Orthodoxen Kirche und den westlichen Kirchen be-
trachtet tällt auf 24aSS häufig der Begriff der Eiszeit verwendet wird

welcher Man sich efände Die ursprünglich guten und
lebendigen ökumenischen Beziehungen Phase VOoO  ' Stagnation
un Rückschritt gewichen als rund hierfür erd Zzumeılst die Verhär-
tung der ROK und VOT allem ihrer Hierarchen angesehen

och Okumene wird nichrt DUr Russland sondern oft auch
Westen als belasteter Begriff empfunden, jedenfalls w as die Beziehungen

den osteuropäischen Kirchen angeht Den westlichen Kirchen WI'! d
heute häufig vorgeworfen, s$iIie sCcCIicCMN auf dem linken Auge blind gCWESCH
und hätten den Kirchenvertolgungen der kommunistischen Regie-

geschwiegen, äAhrend VOF allem (aber nicht ausschließlich) den
orthodoxen Kirchen vorgewortfen wird SIC mehr der WENISCI
austührende Urgane der staatlichen Behörden SCWESCH Die Fragestel-
Jung ach der Eiszeit wird also Rahmen
Paradigmas gesehen dem die bisherige Okumene ontext politi-
scher Umsstäinde beurteilt WITF'! Im UÜbrigen gehören auch die Oku-
menischen Beziehungen zwischen russischem und westlichem Chris-

den Bereich der Frage Russland und Europa >

4SS zusätzlich überlegen 1ST ob die Verschlechterung der Z2.W1-

schenkirchlichen Verhältnisse Rahmen dieser größeren Problematik
verstehen 1ST der ob S1IC CISECHNC Wertigkeit hat

Beide Vorwürte finden sich 3 JUungSt und sehr ausführlich bei Bester, Boyens,
Lindemann, Nationaler Protestantismus und ÖOÖkumenische Bewegung, Berlin 1999

Prof. Dr Thomas BremerT 257 Professor für Okumenik (Schwerpunkt: östliche
Kirchen) und Friedensforschung an der Katholisch-Theologischen Fakultät der
Universitat Münster/Westfalen.

192 Ost-West Europäische Perspektiven (2000) Heft

UNIVERSITAÄTS-

BIRLIO|!|HEK

Thomas Bremer

Schwierige Vergangenheit -  unsichere Zukunft

Die Beziehungen zwischen der Russischen 
Orthodoxen Kirche und den westlichen Kirchen

Wenn man neuere Beschreibungen der Beziehungen zwischen der Rus­
sischen Orthodoxen Kirche (ROK) und den westlichen Kirchen be­
trachtet, so fällt auf, dass häufig der Begriff der „Eiszeit“ verwendet wird, 
in welcher man sich momentan befände. Die ursprünglich guten und 
lebendigen ökumenischen Beziehungen seien einer Phase von Stagnation 
und Rückschritt gewichen; als Grund hierfür wird zumeist die Verhär­
tung der ROK und vor allem ihrer Hierarchen angesehen.

Doch „Ökumene“ wird nicht nur in Russland, sondern oft auch im 
Westen als belasteter Begriff empfunden, jedenfalls was die Beziehungen 
zu den osteuropäischen Kirchen angeht. Den westlichen Kirchen wird 
heute häufig vorgeworfen, sie seien auf dem linken Auge blind gewesen 
und hätten zu den Kirchenverfolgungen der kommunistischen Regie­
rungen geschwiegen, während vor allem (aber nicht ausschließlich) den 
orthodoxen Kirchen vorgeworfen wird, sie seien mehr oder weniger 
ausführende Organe der staatlichen Behörden gewesen.1 Die Fragestel­
lung nach der jetzigen „Eiszeit“ wird also im Rahmen eines weiteren 
Paradigmas gesehen, in dem die bisherige Ökumene im Kontext politi­
scher Umstände beurteilt wird. Im Übrigen gehören auch die öku­
menischen Beziehungen zwischen russischem und westlichem Chris­
tentum in den weiteren Bereich der Frage „Russland und Europa“, so 
dass zusätzlich zu überlegen ist,'ob die Verschlechterung der zwi­
schenkirchlichen Verhältnisse im Rahmen dieser größeren Problematik 
zu verstehen ist oder ob sie eine eigene Wertigkeit hat.

1 Beide Vorwürfe finden sich etwa jüngst und sehr ausführlich bei G. Besier, A. Boyefls,
G. Lindemann, Nationaler Protestantismus und Ökumenische Bewegung, Berlin 1999.

Prof. Dr. Thomas Bremer ist Professor für Ökumenik (Schwerpunkt: östliche 
Kirchen) und Friedensforschung an der Katholisch-Theologischen Fakultät der 
Universität Münster/Westfalen.

192 Ost-West. Europäische Perspektiven 1 (2000) Heft 3

urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0034-3



Im Folgenden soll versucht werden, diese Fragestellungen eLwWwWas
beleuchten. Dazu erscheint notwendig, zunächst die bisherigen Sku-
menischen Beziehungen kritisch untersuchen, dann fragen, Ww1e
sich die Verschlechterung tatsächlich auswirkt und was ihre Gründe
sind, und schliefßlich och „nicht theologische Faktoren“ der ssisch-
westlichen OÖkumene aufzuzeigen.

z ORK Na westlichen Kirchen

Bis ın die ersten Jahre des Jahrhunderts hatte die ROK eine besondere
Stellung innerhalb aller orthodoxen Ortskirchen inne: S$1C wWar nicht 1Ur

ach der Zahl der Gläubigen die gröfßte VO ihnen (das gilt bis heute),
sondern S1iE War VOFr allem die einzige orthodoxe Kirche, die ın den VOTI-

hergegangenen Jahrhunderten nicht einer islamischen Regierung
leben MUuSSfe. Erst 1im Jahrhundert gelang den südosteuropäischen
Nationen, sich VON der osmanischen Herrschaft befreien und eigene
Staaten schaffen, ın denen dann auch eigene unabhängige o_

thodoxe Kirchen gab Es 1St ahe liegend, dass diese Kirchen lange Jahr-
zehnte brauchten, eine kirchliche und theologische Infrastruktur
entwickeln. Für die ROK hingegen gab ZWat immer auch Ein-
schränkungen ihrer Tätigkeit ın Russland, die mIit staatlichen Interessen
1Im Zusammenhang standen schwerwiegendsten sicherlich die Ent-
scheidung Peters des Grofsen, das Patriarchat unsten eines kollek-
tiıven Leitungsorgans der Kirche abzuschaffen, das faktisch staatli-
cher Kontrolle stand doch hatte sie die Möglichkeit, eine wIissen-
schaftliche Theologie entwickeln, die VOF allem autf dem Gebiet der
Patristik den Entwicklungen in den westlichen Ländern nicht nachstand.
So WAar auch möglich die große ähe zwischen orthodoxer Kirche
einerseits und anglikanischer Gemeinschaft und altkatholischer Kirche
andererseits entdecken, die schon sehr truh Kontakten auf theolo-
gischer un aut hierarchischer Ebene hrte In Russland gab jedoch
neben verschiedenen kirchlichen (und geistesgeschichtlichen) Stromun-
SCNH, die dem Westen gegenüber often WAarcIl, immer auch solche, die
diesen Kontakten gegenüber sehr distanziert und zurückhaltend einge-
stellt

FEın grofßer Einschnitt War VOTL allem mi den Revolutionen VO 1917
gegeben, ın deren Gefolge die RO  w WAar ihre Patriarchalstruktur
zurückerhielt, aber ın einer Schärte verfolgt wurde, wıe s1ie ohl 1U mMit

193

UNIVERSITAÄTS-

. ”RA BIBLIOTHER  AUGSBURG

Im Folgenden soll versucht werden, diese Fragestellungen etwas zu 
beleuchten. Dazu erscheint es notwendig, zunächst die bisherigen öku­
menischen Beziehungen kritisch zu untersuchen, dann zu fragen, wie 
sich die Verschlechterung tatsächlich auswirkt und was ihre Gründe 
sind, und schließlich noch „nicht theologische Faktoren“ der russisch­
westlichen Ökumene aufzuzeigen.

Die ROK und die westlichen Kirchen

Bis in die ersten Jahre des 20. Jahrhunderts hatte die ROK eine besondere 
Stellung innerhalb aller orthodoxen Ortskirchen inne: sie war nicht nur 
nach der Zahl der Gläubigen die größte von ihnen (das gilt bis heute), 
sondern sie war vor allem die einzige orthodoxe Kirche, die in den vor- 
hergegangenen Jahrhunderten nicht unter einer islamischen Regierung 
leben musste. Erst im 19. Jahrhundert gelang es den südosteuropäischen 
Nationen, sich von der osmanischen Herrschaft zu befreien und eigene 
Staaten zu schaffen, in denen es dann auch eigene unabhängige or­
thodoxe Kirchen gab. Es ist nahe liegend, dass diese Kirchen lange Jahr­
zehnte brauchten, um eine kirchliche und theologische Infrastruktur zu 
entwickeln. Für die ROK hingegen gab es zwar immer auch Ein­
schränkungen ihrer Tätigkeit in Russland, die mit staatlichen Interessen 
im Zusammenhang standen -  am schwerwiegendsten sicherlich die Ent­
scheidung Peters des Großen, das Patriarchat zu Gunsten eines kollek­
tiven Leitungsorgans der Kirche abzuschaffen, das faktisch unter staatli­
cher Kontrolle stand —, doch hatte sie die Möglichkeit, eine wissen­
schaftliche Theologie zu entwickeln, die vor allem auf dem Gebiet der 
Patristik den Entwicklungen in den westlichen Ländern nicht nachstand. 
So war es auch möglich die große Nähe zwischen orthodoxer Kirche 
einerseits und anglikanischer Gemeinschaft und altkatholischer Kirche 
andererseits zu entdecken, die schon sehr früh zu Kontakten auf theolo­
gischer und auf hierarchischer Ebene führte. In Russland gab es jedoch 
neben verschiedenen kirchlichen (und geistesgeschichtlichen) Strömun­
gen, die dem Westen gegenüber offen waren, immer auch solche, die 
diesen Kontakten gegenüber sehr distanziert und zurückhaltend einge­
stellt waren.

Ein großer Einschnitt war vor allem mit den Revolutionen von 1917 
gegeben, in deren Gefolge die ROK zwar ihre Patriarchalstruktur 
zurückerhielt, aber in einer Schärfe verfolgt wurde, wie sie wohl nur mit

urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0035-9



den Christenverfolgungen der Antike vergleichen ıST An den Unter-
halt ökumenischer Beziehungen WwWalr 1m Russland der Zwischenkriegs-
eıt überhaupt nıcht denken Allerdings gab russische Hierarchen
un Theologen, die ın den ersten Jahren ach der Revolution das Land
verlassen konnten der uUSsfifen und 1U  — 1m Westen iıhre orthodoxe
Tradition weiterzupflegen versuchten. Ihre Bedeutung für die Entwick-
lung der ökumenischen Beziehungen, für das bessere Kennenlernen der
beiden Traditionen, für die Annäherung zwischen orthodoxen un:

westlichen Kirchen und auch für die
z€ Bedeutung der russischen Theo- kreative und authentische VWeiterent-
logen 1m Exil für die Entwicklung wicklung orthodoxer Theologie annn
der Okumenischen Beziehungen annn aum hoch eingeschätzt werden.
aum hoch SCHUS eingeschätzt Obgleich in der Folgezeit verschie-
den YY  y>

denen Spaltungen und unterschiedlichen
jurisdiktionellen Organisationsformen

der russischen orthodoxen Gemeinden 1m Ausland kam, sind doch alle
der Tradition der RO  R zuzuordnen, zumal ın einer Zeit, als die Kirche
1im Lande aum handlungsfähig WAar. So VOTr allem russische
Theologen dem Exil, die zwischen den beiden Weltkriegen die TUS-

sische Kirche in der Okumene‚9und ‚War bei bilateralen Bezie-
hungen (vor allem mıit den Anglikanern) ebenso wWwI1EC ın den entstehenden
Sökumenischen Gremien, 15 denen sich spater der Weltkirchenrat
entwickeln sollte

Die Situation änderte sich Erneut ach dem Zweıiten Weltkrieg. Der
RO  z wurde in der Sowjetunion die Möglichkeit eingeschränkter '13-
tigkeit gegeben, die jedoch ımmer (bis ın die Spätzeit der Perestrojka)

staatlicher Kontrolle blieb Die dowjetregierung verstand bald,
a4aSssS ihre Kirchenpolitik im VWesten sehr wohl beobachtet wurde, un: s$1e
versuchte, ber Kirchen, und Z W ber die RO  v ebenso W1e durch den
Versuch, Kirchen au dem VWesten beeinflussen, ihre politischen An-
sichten verbreiten. S1ie versuchte 11so die Kirchen instrumenta-
lisieren. Für die Verantwortlichen ıin der RÖ  R entstand 1er das Di-
lemma, entweder diese Situation ın auf nehmen un beachten,
wenigstens innerhalb dieses begrenzten Rahmens tatıg seiın können,
der 1aber Gefahr laufen völlig verschwinden, wI1Ie unmittelbar
VO dem /weiten Weltkrieg Ja schon tast der Fall BCWESCH ware.

kın ähnliches Dilemma stellte sich auch tür die Vertreter der WEeEeSsTt-
lichen Kirchen: S1e konnten entweder Kontakte ZUfFr ROK unterhalten,

ihr Solidarität zeıgen und ihr 1m Rahmen der Möglichkeiten

194

UNIVERSITAÄTS-

. ”

den Christenverfolgungen der Antike zu vergleichen ist. An den Unter­
halt ökumenischer Beziehungen war im Russland der Zwischenkriegs- 
zeit überhaupt nicht zu denken. Allerdings gab es russische Hierarchen 
und Theologen, die in den ersten Jahren nach der Revolution das Land 
verlassen konnten oder mussten und nun im Westen ihre orthodoxe 
Tradition weiterzupflegen versuchten. Ihre Bedeutung für die Entwick­
lung der ökumenischen Beziehungen, für das bessere Kennenlernen der 
beiden Traditionen, für die Annäherung zwischen orthodoxen und

westlichen Kirchen und auch für die 
kreative und authentische Weiterent­
wicklung orthodoxer Theologie kann 
kaum hoch genug eingeschätzt werden. 
Obgleich es in der Folgezeit zu verschie­
denen Spaltungen und unterschiedlichen 
jurisdiktioneilen Organisationsformen 

der russischen orthodoxen Gemeinden im Ausland kam, sind doch alle 
der Tradition der ROK zuzuordnen, zumal in einer Zeit, als die Kirche 
im Lande kaum handlungsfähig war. So waren es vor allem russische 
Theologen aus dem Exil, die zwischen den beiden Weltkriegen die rus­
sische Kirche in der Ökumene vertraten, und zwar bei bilateralen Bezie­
hungen (vor allem mit den Anglikanern) ebenso wie in den entstehenden 
ökumenischen Gremien, aus denen sich später der Weltkirchenrat 
entwickeln sollte.

Die Situation änderte sich erneut nach dem Zweiten Weltkrieg. Der 
RO K wurde in der Sowjetunion die Möglichkeit zu eingeschränkter Tä­
tigkeit gegeben, die jedoch immer (bis in die Spätzeit der Perestrojka) 
unter staatlicher Kontrolle blieb. Die Sowjetregierung verstand bald, 
dass ihre Kirchenpolitik im Westen sehr wohl beobachtet wurde, und sie 
versuchte, über Kirchen, und zwar über die RO K ebenso wie durch den 
Versuch, Kirchen aus dem Westen zu beeinflussen, ihre politischen An­
sichten zu verbreiten. Sie versuchte also die Kirchen zu instrumenta­
lisieren. Für die Verantwortlichen in der ROK entstand hier das Di­
lemma, entweder diese Situation in Kauf zu nehmen und zu beachten, um 
wenigstens innerhalb dieses begrenzten Rahmens tätig sein zu können, 
oder aber Gefahr zu laufen völlig zu verschwinden, wie es unmittelbar 
vor dem Zweiten Weltkrieg ja schon fast der Fall gewesen wäre.

Ein ähnliches Dilemma stellte sich auch für die Vertreter der west­
lichen Kirchen: Sie konnten entweder Kontakte zur ROK unterhalten, 
um ihr Solidarität zu zeigen und ihr im engen Rahmen der Möglichkeiten

„Die Bedeutung der russischen Theo­
logen im Exil für die Entwicklung 
der ökumenischen Beziehungen kann 
kaum hoch genug eingeschätzt wer­
den”

urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0036-5



theologischem Austausch und Gebet begegnen, und das immer 1m
Wissen, 25S damit staatliche Beeinflussungsversuche möglich
und a4ss die RO  r nicht frei agleren konnte, der sS1e konnten den Kon-
takt ZUur RO  R ablehnen, die Religionsverfolgung in der aNDLan-
CIn un versuchen, kirchliche Dissidenten unterstutzen, SOWeIlt das
möglich Dieses Dilemma wurde durch die politischen Rahmen-
bedingungen des Kalten Krieges nıiıcht erleichtert: uch wenn praktisch
niemand ın den westlichen Kirchen die Versicherungen, ın der SowjJet-
unıon gebe e keine Religionsverfolgung, erst nahm, () wWar Inan doch
vielfach mıiıt dem westlichen Prinzip der militärischen Abschreckung
nicht einverstanden und konnte sich nicht hne weiteres ın dieser Politik
wiederfinden. uchwenn CS natürlich in der Zeit ach 1945 verschiedene
Phasen und Entwicklungen gab, blieh diese Situation doch grundsätz-
ich bis ZuU nde der 800er Jahre unverändert.

Die ökumenischen Beziehungen standen also ın einem politischen
Rahmen, der Sie nicht unbeeinflusst lassen konnte. Das wird schon
einer der ersten vorbereitenden Begegnungen zwischen westlichen und
östlichen Kirchenvertretern ach dem Zweiten Weltkrieg deutlich, der
berühmten Reise VO  - Martin Niemöller in die Sowjetunion 1952 Seit
1959 hrte die ROK mıt der einen offiziellen ökumenischen Dia-
log, in dessen Rahmen bis 1990 zwolf Begegnungen Ikam „Ar-
noldshainer Gespräche“). Auch der Bund der Evangelischen Kirchen in
der DDR ahm 1974 einen Dialog mıi1t der RO  R auf („Zagorsker
Gespräche“). eit der deutschen Wiedervereinigung werden diese Dialo-
SC afs „Bad Uracher Gespräche“ fortgesetzt.“

och weıter zurück reicht der Kontakt zwischen der ROK und der
Kirche VO. England Da ım Zweiten Weltkrieg beide Länder alliiert Wäa-

ICNn, gab v  Q& bereits 1943 einen Besuch des
Erzbischofs VO  —; ork eiım russischen „Es gibt eine orthodoxe Kirche, die
Patriarchen. 1956 fand eine theologische so viele Dialoge miıt unterschiedli-
Konterenz in Moskau S  9 Anfang der chen Partnern führt.“
900er Jahre wurde eine Gesprächsreihe
aufgenommen. Dieser Dialog tührt eiıne Tradition fort, die bis ın die Zeit
VvVor dem Ersten Weltkrieg zurückreicht. uch selen och die Kontakte
der RO  v mıt der katholischen Kirche geNANNT. EeIt 1967 gibt Begeg-

Diese und alle anderen ökumenischen Dialoge, die die ROR mıiıt anderen Kirchen tührte
und tührt, $1N! bis 199/ ın eutscher Sprache dokumentiert 1n: Th. Bremer, Oelde-
INaANN, Stoltmann (Hg.), Orthodozxie 1 Dialog, T:  rier 1999

195

UNIVERSITAÄTS-

. ”

zu theologischem Austausch und Gebet zu begegnen, und das immer im 
Wissen, dass damit staatliche Beeinflussungsversuche möglich waren 
und dass die ROK nicht frei agieren konnte, oder sie konnten den Kon­
takt zur ROK ablehnen, die Religionsverfolgung in der UdSSR anpran­
gern und versuchen, kirchliche Dissidenten zu unterstützen, soweit das 
möglich war. Dieses Dilemma wurde durch die politischen Rahmen­
bedingungen des Kalten Krieges nicht erleichtert: Auch wenn praktisch 
niemand in den westlichen Kirchen die Versicherungen, in der Sowjet­
union gebe es keine Religionsverfolgung, erst nahm, so war man doch 
vielfach mit dem westlichen Prinzip der militärischen Abschreckung 
nicht einverstanden und konnte sich nicht ohne weiteres in dieser Politik 
wiederfinden. Auch wenn es natürlich in der Zeit nach 1945 verschiedene 
Phasen und Entwicklungen gab, so blieb diese Situation doch grundsätz­
lich bis zum Ende der 80er Jahre unverändert.

Die ökumenischen Beziehungen standen also in einem politischen 
Rahmen, der sie nicht unbeeinflusst lassen konnte. Das wird schon an 
einer der ersten vorbereitenden Begegnungen zwischen westlichen und 
östlichen Kirchenvertretem nach dem Zweiten Weltkrieg deutlich, der 
berühmten Reise von Martin Niemöller in die Sowjetunion 1952. Seit 
1959 führte die ROK mit der EKD einen offiziellen ökumenischen Dia- 
!og> in dessen Rahmen es bis 1990 zu zwölf Begegnungen kam („Ar- 
noldshainer Gespräche“). Auch der Bund der Evangelischen Kirchen in 
der DDR nahm 1974 einen Dialog mit der RO K auf („Zagorsker 
Gespräche“). Seit der deutschen Wiedervereinigung werden diese Dialo­
ge als „Bad Uracher Gespräche“ fortgesetzt.2

Noch weiter zurück reicht der Kontakt zwischen der ROK und der 
Kirche von England. Da im Zweiten Weltkrieg beide Länder alliiert wa­
ren, gab es bereits 1943 einen Besuch des
Erzbischofs von York beim russischen „Es gibt keine orthodoxe Kirche, die 
Patriarchen. 1956 fand eine theologische so viele Dialoge mit unterschiedli- 
Konferenz in Moskau statt, Anfang der eben Partnern führt“
90er Jahre wurde eine Gesprächsreihe
aufgenommen. Dieser Dialog führt eine Tradition fort, die bis in die Zeit 
vor dem Ersten Weltkrieg zurückreicht. Auch seien noch die Kontakte 
der RO K mit der katholischen Kirche genannt. Seit 1967 gibt es Begeg-

2 Diese und alle anderen ökumenischen Dialoge, die die ROK mit anderen Kirchen führte 
und führt, sind bis 1997 in deutscher Sprache dokumentiert in: Th. Bremer, J. Oelde­
mann, D. Stoltmann (Hg.), Orthodoxie im Dialog, Trier 1999.

urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0037-1



NUNSCH, bei denen unregelmäßigen Abständen tührende Vertreter bei-
der Kirchen zusammenkommen und ber 1ktuelle Fragen sprechen
Außlerdem hat die RÖ  z auch die Deutsche Bischofskonferenz BC-
laden DialogberFragen der Friedensethik (der schnell aufandere
1 hemen erweıtert wurde) tühren 1er hat SCIL 1986 mehrere Ge-
sprächsrunden gegeben

Die ROK führt zahlreiche e1itere Dialoge, ELW miıt der (anglikani-
schen) Episkopalkirche der USA der Lutherischen Kirche VO  — Fınn-
and m117 den Methodisten, der Church of the Brethren der den Disci-
ples of Christ Es oibt keine andere orthodoxe Kirche, die viele VCI-

schiedene Dialoge MI1 unterschiedlichen Partnern In vielen die-
SCT Dialoge wurde wieder die Friedensfrage angesprochen, die
ZUmMe1Sst VO  — der RÖ  R eingebracht wurde Daher findet sich bei den
einzelnen Begegnungen häufig nıcht 1Ur eın theologisches ema (im
CHSCICN Sinne) sondern auch CINEC sozialethische Fragestellung (oft 2US
dem Bereich der Friedensthematik) Für die RO  v tellte 1e8 C111 Mög-
ichkeit dar, Aussagen (auch WE diese oft verklausuliert waren) ber
Religionsfreiheit un Menschenrechte mitzuformulieren un: er-
zeichnen

In den etzten Jahren iSt z Diskussion darüber entstanden, WIC
diese Aussagen bewerten sind Ohne auf die Details 390 FEinzelnen
eingehen Z.Uu können, sollen doch CINISC Bemerkungen hierzu gemacht
werden

In den e1ısten dieser Gespräche S11 nicht 1Ur der nicht einmal
vorwiegend die Friedensirage, sondern Themen der SYSTCMA-
tischen Theologie
Jeder westliche Teilnehmer solchen Gesprächen$ass die
Vertreter der RO  v nicht otfen sprechen konnten
Dass die staatlichen Behörden bemüht WAarchH, durch solche Kontakte
die Oftenheit der Sowjetunion für religiöse Angelegenheiten

demonstrieren und 4SS SIC weiterhin
„Jeder xvestliche Teilnehmer WUSSTE, ihre politischen Ziele (insbesondere
As$s die Vertreter der RO  x nıcht of- hinsichtlich der internationalen 1tua-
fen sprechen konnten tion) PI'  ch wollten, Wlr eben-

tails bekannt.
Durch die ökumenischen Begegnungen wurden der ROK Möglich-
keiten gegeben, die S1C nichrt gehabt hätte, WIC ELW den Kontakt
VO Theologen ITHLT westlichen Kollegen der den Erwerb westlicher
Literatur

196

BIRLIO|!|HEK
UNIVERSITA

HG

nungen, bei denen in unregelmäßigen Abständen führende Vertreter bei­
der Kirchen Zusammenkommen und über aktuelle Fragen sprechen. 
Außerdem hat die RO K auch die Deutsche Bischofskonferenz einge­
laden, einen Dialog über Fragen der Friedensethik (der schnell auf andere 
Themen erweitert wurde) zu führen. Hier hat es seit 1986 mehrere Ge­
sprächsrunden gegeben.

Die ROK führt zahlreiche weitere Dialoge, etwa mit der (anglikani­
schen) Episkopalkirche der USA, der Lutherischen Kirche von Finn­
land, mit den Methodisten, der Church of the Brethren oder den Disci- 
ples of Christ. Es gibt keine andere orthodoxe Kirche, die so viele ver­
schiedene Dialoge mit so unterschiedlichen Partnern führt. In vielen die­
ser Dialoge wurde immer wieder die Friedensfrage angesprochen, die 
zumeist von der ROK eingebracht wurde. Daher findet sich bei den 
einzelnen Begegnungen häufig nicht nur ein theologisches Thema (im 
engeren Sinne), sondern auch eine sozialethische Fragestellung (oft aus 
dem Bereich der Friedensthematik). Für die RO K stellte dies eine Mög­
lichkeit dar, Aussagen (auch wenn diese oft verklausuliert waren) über 
Religionsfreiheit und Menschenrechte mitzuformulieren und zu unter­
zeichnen.

In den letzten Jahren ist eine Diskussion darüber entstanden, wie 
diese Aussagen zu bewerten sind. Ohne auf die Details im Einzelnen 
eingehen zu können, sollen doch einige Bemerkungen hierzu gemacht 
werden:
1. In den meisten dieser Gespräche ging es nicht nur oder nicht einmal 

vorwiegend um die Friedensfrage, sondern um Themen der systema­
tischen Theologie.

2. Jeder westliche Teilnehmer an solchen Gesprächen wusste, dass die 
Vertreter der RO K nicht offen sprechen konnten.

3. Dass die staatlichen Behörden bemüht waren, durch solche Kontakte 
die Offenheit der Sowjetunion für religiöse Angelegenheiten zu

demonstrieren und dass sie weiterhin 
„Jeder westliche Teilnehmer wusste, ihre politischen Ziele (insbesondere
dass die Vertreter der ROK nicht of- hinsichtlich der internationalen Situa-
fen sprechen konnten. “ tion) propagieren wollten, war eben­

falls bekannt.
4. Durch die ökumenischen Begegnungen wurden der ROK Möglich­

keiten gegeben, die sie sonst nicht gehabt hätte, wie etwa den Kontakt 
von Theologen mit westlichen Kollegen oder den Erwerb westlicher 
Literatur. •

urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0038-6



Die Entscheidung, mıiıf dem Staat umzugehen WIC die ROK
während der Sowjetzeit gemacht hat haben die Hierarchen der ROK
getroffen; 15 anzunehmen, 4SS SIC 3884 Wissen die Alternativen
entschieden haben Eine nachträgliche Belehrung, WIE Ian 6S besser
gemacht hätte, 1ST unhistorisch und berücksichtigt nıcht die konkre-
ten Umstände, in denen die Entscheidung gefällt wurde
Die Sorge den Frieden 1ST ein OL191Nar christliches Anliegen Allein
die Tatsache, aSsSS ökumenische Dokumente sich MIitL diesem Thema
beschäftigen, macht s1ec och nicht Makulatur Die ZU Teil sehr
tief gehenden theologischen Aussagen mancher Dialoge sind och
nicht aNSCMESSCH analysiert und theologisch gewürdigt worden
Vielleicht haben sich viele westliche Kirchenvertreter hinsichtlich der
ökumenischen Offenheit der RO  v Ilusionen gemacht 1 )ass wichti-

Strömungen innerhalb die RO  w dem Westen und den westlichen
Kirchen gegenüber grundsätzlich skeptisch eingestellt konnte
141 jedoch W155seN

Veränderung des OöOkumenischenE

Mit dem Beginn der 990er Jahre kam der gENANNIECN erheblichen
Verschlechterung des ökumenischen Klimas Das fällt MITL
den politischen Veränderungen in Osteuropa und VOLFC allem der Sow-
JeETUNILON (Perestrojka und Glasnost, missglückter Putsch (sO0r-
batschow, Auflösung der nde die erhebliche Folgen für
die kirchliche Landschaft hatten das Ende der staatlichen Bevor-
mundung un Kontrolle, die Möglichkeit ZUr treien Betatigung der Kır-
chen, Zugang den Medien, die Wiederzulassung der unterdrückten
griechisch katholischen Kirche der Ukraine un! 11} Rumaäanien, den
Autbau katholischer Strukturen Russland, die Tätigkeit anderer WEeSLI-
licher Kirchen und Sekten auf russischem Territorium.

In der Regel werden VOLFr allem ‚.Wel dieser Punkte, nämlich die VWiıe-
derzulassung der katholischen Ostkirchen der Autbau katho-
ischer hierarchischer Strukturen als rund tür die Verschlechterung
der zwischenkirchlichen Beziehungen geNaNnt Beide Punkte betretten
die katholische Kirche besonderer VWeise och IST bemerkenswert
ass sich auch die Beziehungen der ROK anderen westlichen Kır-
chen verschlechterten Hiertür werden dann andere Gründe angeführt,
CLWW die Praxis der Frauenordination bei den Anglikanern für den Dia-

197

BIRLIO|!|HEK
UNIVERSITA

HG

5. Die Entscheidung, so mit dem Staat umzugehen, wie es die ROK 
während der Sowjetzeit gemacht hat, haben die Hierarchen der ROK 
getroffen; es ist anzunehmen, dass sie im Wissen um die Alternativen 
entschieden haben. Eine nachträgliche Belehrung, wie man es besser 
gemacht hätte, ist unhistorisch und berücksichtigt nicht die konkre­
ten Umstände, in denen die Entscheidung gefällt wurde.

6. Die Sorge um den Frieden ist ein originär christliches Anliegen. Allein 
die Tatsache, dass ökumenische Dokumente sich mit diesem Thema 
beschäftigen, macht sie noch nicht zu Makulatur. Die zum Teil sehr 
tief gehenden theologischen Aussagen mancher Dialoge sind noch 
nicht angemessen analysiert und theologisch gewürdigt worden.

7. Vielleicht haben sich viele westliche Kirchenvertreter hinsichtlich der 
ökumenischen Offenheit der ROK Illusionen gemacht. Dass wichti­
ge Strömungen innerhalb die ROK dem Westen und den westlichen 
Kirchen gegenüber grundsätzlich skeptisch eingestellt waren, konnte 
man jedoch wissen.

Veränderung des ökumenischen Klimas

Mit dem Beginn der 90er Jahre kam es zu der genannten erheblichen 
Verschlechterung des ökumenischen Klimas. Das fällt zusammen mit 
den politischen Veränderungen in Osteuropa und vor allem in der Sow­
jetunion (Perestrojka und Glasnost, missglückter Putsch gegen Gor­
batschow, Auflösung der UdSSR Ende 1991), die erhebliche Folgen für 
die kirchliche Landschaft hatten: das Ende der staatlichen Bevor­
mundung und Kontrolle, die Möglichkeit zur freien Betätigung der Kir­
chen, Zugang zu den Medien, die Wiederzulassung der unterdrückten 
griechisch-katholischen Kirche in der Ukraine und in Rumänien, den 
Aufbau katholischer Strukturen in Russland, die Tätigkeit anderer west­
licher Kirchen und Sekten auf russischem Territorium.

In der Regel werden vor allem zwei dieser Punkte, nämlich die Wie­
derzulassung der katholischen Ostkirchen sowie der Aufbau katho­
lischer hierarchischer Strukturen, als Grund für die Verschlechterung 
der zwischenkirchlichen Beziehungen genannt. Beide Punkte betreffen 
die katholische Kirche in besondererWeise. Doch ist es bemerkenswert, 
dass sich ja auch die Beziehungen der ROK zu anderen westlichen Kir­
chen verschlechterten. Hierfür werden dann andere Gründe angeführt, 
etwa die Praxis der Frauenordination bei den Anglikanern für den Dia­

urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0039-4



log der Kirche VO England der die Themen, die den ökume-
nischen remien häufig behandelt wurden (z gleichgeschlechtliche
Lebensgemeinschaften) und die VO  - der RÖ  R und anderen orthodoxen
Kirchen als nicht VO Zentraler Wichtigkeit aufgefasst wurden Es lassen
sich also tür jeden der Dialoge, welche die ROK geführt hat Sachthemen
tinden die Ursache für die Verschlechterung gerade dieses Dialogs sind
Dennoch 15 doch WEeENIESLENS C1in merkwürdiger Zutall 2SS zeitgleich
MI den politischen Veränderungen und der Befreiung der RÖ  R VO  - der
staatlichen Bevormundung viele theologische Entwicklungen 791 allen
anderen Kirchen VOT sich se1in sollen 24SS5 alle Dialoge davon
beeinträchtigt wurden.

Es bietet sich jedoch eiNe andere Erklärung A, die den Akzent nicht
sechr auf die konkreten Entwicklungen iin den anderen Kirchen ‚$

sondern auf die Emanziplerung der ROK VO  - staatlicher Kontrolle Das
hieße, 24SS die RO  7 die Freiheit, die S1IC (wieder)erlangt hat a7Zu
benutzte, diejenigen Erscheinungen den anderen Kirchen ftfen
kritisieren, die S1IC ohnehin schon gESLION hatten w 245 S1C jedoch der
politischen Umestände nicht hne artikulieren Ironnte

7 wei Beispiele hierfür Natürlich War die RO  R (wie jede andere o_

thodoxe Kirche) schon grundsätzlich die katholischen (Ost-
kirchen eingestellt So lange es jedoch in der Sowjetunion de JUr«cC keine
unlerten Christen gab und SsSo lange diese Tatsache (bzw Behauptung) für
die Sowjetregierung wichtig War konnte (und brauchte) die RO  r das
Thema auch nicht artikulieren Erst als diese Einschränkung nicht
mehr gegeben und als die ukrainische katholische Kirche wieder
öffentlich wirken konnte, wurde das auch für die ROK C111 Thema Dass
S1IC aber entschieden die unierte Kirche Wäal, ISt nicht NCUu SCWESCH
Vielmehr ließe sich dass die grundsätzliche Anerkennung
der Existenzberechtigung der griechisch katholischen Kirche (bei Ab-
lehnung des Prinziıps der Union) durch Hierarchen der ROK eher
Fortschritt dieser Hinsicht darstellt

Das andere Beispiel etrifft die Frage der Frauenordination S1e 1ST Ja
bei den anglikanischen und VOT allem bei den evangelischen Kirchen
nicht erst MI der Perestrojka eingeführt worden Vielmehr
bei Sökumenischen Begegnungen MI der RO  R Ordinierte Frauen dabei
un einzelnen ökumenischen Dialogen hat die ROK selbst das Thema
angesprochen (wie das Problem Ja auch den Dialogen der (sesamt-
orthodoxie vorgekommen 1St) Tatsächlich hatte die TAaxXIis der Frauen-
ordination damals aber nıcht Rückzug der RÖ  r den

198

BIRLIO|!|HEK
UNIVERSITA

HG

log mit der Kirche von England oder die Themen, die in den ökume­
nischen Gremien häufig behandelt wurden (z.B. gleichgeschlechtliche 
Lebensgemeinschaften) und die von der ROK und anderen orthodoxen 
Kirchen als nicht von zentraler Wichtigkeit aufgefasst wurden. Es lassen 
sich also für jeden der Dialoge, welche die ROK geführt hat, Sachthemen 
finden, die Ursache für die Verschlechterung gerade dieses Dialogs sind. 
Dennoch ist es doch wenigstens ein merkwürdiger Zufall, dass zeitgleich 
mit den politischen Veränderungen und der Befreiung der ROK von der 
staatlichen Bevormundung so viele theologische Entwicklungen in allen 
anderen Kirchen vor sich gegangen sein sollen, dass alle Dialoge davon 
beeinträchtigt wurden.

Es bietet sich jedoch eine andere Erklärung an, die den Akzent nicht 
so sehr auf die konkreten Entwicklungen in den anderen Kirchen setzt, 
sondern auf die Emanzipierung der RO K von staatlicher Kontrolle. Das 
hieße, dass die R O K  die Freiheit, die sie (wieder)erlangt hat, dazu 
benutzte, diejenigen Erscheinungen in den anderen Kirchen offen zu 
kritisieren, die sie ohnehin schon gestört hatten, was sie jedoch wegen der 
politischen Umstände nicht ohne weiteres artikulieren konnte.

Zwei Beispiele hierfür: Natürlich war die RO K (wie jede andere or­
thodoxe Kirche) immer schon grundsätzlich gegen die katholischen Ost­
kirchen eingestellt. So lange es jedoch in der Sowjetunion de jure keine 
unierten Christen gab und so lange diese Tatsache (bzw. Behauptung) für 
die Sowjetregierung wichtig war, konnte (und brauchte) die ROK das 
Thema auch nicht zu artikulieren. Erst als diese Einschränkung nicht 
mehr gegeben war und als die ukrainische katholische Kirche wieder 
öffentlich wirken konnte, wurde das auch für die ROK ein Thema. Dass 
sie aber entschieden gegen die unierte Kirche war, ist nicht neu gewesen. 
Vielmehr ließe sich sogar sagen, dass die grundsätzliche Anerkennung 
der Existenzberechtigung der griechisch-katholischen Kirche (bei Ab­
lehnung des Prinzips der Union) durch Hierarchen der ROK eher einen 
Fortschritt in dieser Hinsicht darstellt.

Das andere Beispiel betrifft die Frage der Frauenordination. Sie ist ja 
bei den anglikanischen und vor allem bei den evangelischen Kirchen 
nicht erst mit der Perestrojka eingeführt worden. Vielmehr waren sogar 
bei ökumenischen Begegnungen mit der ROK ordinierte Frauen dabei 
und in einzelnen ökumenischen Dialogen hat die ROK selbst das Thema 
angesprochen (wie das Problem ja auch in den Dialogen der Gesamt­
orthodoxie vorgekommen ist). Tatsächlich hatte die Praxis der Frauen­
ordination damals aber nicht zu einem Rückzug der RO K aus den

urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0040-5



ökumenischen Gremien der ökumenischen Dialogen geführt Da-
L AUS lässt sich schließen, dass die erheblich stärkere Reaktion der ROK

die Frauenordination den etztenJahren eben nicht vorwiegend
der Einführung dieser Praxis CIUMSCMN Kirchen hat sondern

VOT allem damit zusammenhängt, 4SS die RO  v ihre schon
vorhandene Reserve dieser Frage trei außern ann

Wenn diese These sST1immMtTL ann hätte die ökumenische Fiszeit deren
Diagnostizierung auf jeden Fall zutritft ihre Gründe DI1MAar der
Veränderung der Lebensumstände der RO  v und 1Ur sekundär den
Ereignissen un: Prozessen anderen
Kirchen Sicher haben konkrete Ge Die okumenische Fiıszeit hat ıhreschehnisse WIC das Wiederautfleben der Gründe 71 der Veränderunggriechisch katholischen Kirche der der Lebensumstände der RO  er
Ukraine 2Zu beigetragen, 4SS sich =  e’

der RÖ  v alte Positionen wieder tor-
miiert und CEXDONIEIT haben Doch grundsätzlich 1ST die ROK eigentlich
ihrer Haltung treu geblieben; die veräinderten politischen und gesell-
schafrlichen Umestände haben diese NUur offensichrtlich gemacht

Damit soll aber nicht geESagt werden, ass die ROK grundsätzlich
antiökumenisch War und 1ST und A4aSs SIC gleichsam ihr wahres Ge-
sicht Zur Tradition der ROK gehören Ja, WIEC anfangs dargestellt,
auch die Theologen der Zarenzeit, die etrw: iN Bezug auf Anglikaner und
Altkatholiken theologische UÜberlegungen angestellt haben, die grund-
sätzlich heute och Gültigkeit haben Zu dieser Tradition gehören auch
die Theologen der Emigration, die den Anfängen der ökumenischen
Bewegung entscheidend beteiligt und große Bedeutung für die
theologische Entwicklung der orthodoxen Theologie Jahrhundert
überhaupt hatten Und schliefßlich gehören dieser Tradition auch die
Hierarchen und Theologen der RO  v die der dowjetzeit den
gegebenen Umständen ernsthafter un:‘ aufrichtiger Gesinnung den
Kontakt den westlichen Kirchen gesucht haben Aus diesen rei
Gruppen exemplarisch Bolotow*?* Florovsky* un Me--

Bolotow, 00, russischer Kirchenhistoriker, ertrat die Ansicht, das Filioque sCI

westliches Theologumenon, das also nicht notwendigerweise Ikirchentrennenden
Charakter haben INUSSEC.

Florovsky,» amerikanischen FExi wirkender Theologe, der bedeu-
tendsten orthodoxen Theologen des Jahrhunderts, Wegbereiter des ORK.

199

UNIVERSITAÄTS-

BIRLIO|!|HEK

ökumenischen Gremien oder aus ökumenischen Dialogen geführt. Da­
raus lässt sich schließen, dass die erheblich stärkere Reaktion der ROK 
gegen die Frauenordination in den letzten Jahren eben nicht vorwiegend 
mit der Einführung dieser Praxis in einigen Kirchen zu tun hat, sondern 
vor allem damit zusammenhängt, dass die ROK ihre immer schon 
vorhandene Reserve in dieser Frage jetzt frei äußern kann.

Wenn diese These stimmt, dann hätte die ökumenische Eiszeit, deren 
Diagnostizierung ja auf jeden Fall zutrifft, ihre Gründe primär in der 
Veränderung der Lebensumstände der ROK und nur sekundär in den 
Ereignissen und Prozessen in anderen
Kirchen. Sicher haben konkrete Ge-  ̂ .,. . .  . . n . . „Die ökumenische Eiszeit hat ihre
schehmsse wie das Wiederaufleben der Gründe primär der Veränderung
griechisch-katholischen Kirche in der der Lebensumstände der ROK. “ 
Ukraine dazu beigetragen, dass sich in 
der RO K alte Positionen wieder for­
miert und exponiert haben. Doch grundsätzlich ist die ROK eigentlich 
ihrer Haltung treu geblieben; die veränderten politischen und gesell­
schaftlichen Umstände haben diese nur offensichtlich gemacht.

Damit soll aber nicht gesagt werden, dass die ROK grundsätzlich 
antiökumenisch war und ist und dass sie jetzt gleichsam ihr wahres Ge­
sicht zeigt. Zur Tradition der ROK gehören ja, wie anfangs dargestellt, 
auch die Theologen der Zarenzeit, die etwa in Bezug auf Anglikaner und 
Altkatholiken theologische Überlegungen angestellt haben, die grund­
sätzlich heute noch Gültigkeit haben. Zu dieser Tradition gehören auch 
die Theologen der Emigration, die an den Anfängen der ökumenischen 
Bewegung entscheidend beteiligt waren und große Bedeutung für die 
theologische Entwicklung der orthodoxen Theologie im 20. Jahrhundert 
überhaupt hatten. Und schließlich gehören zu dieser Tradition auch die 
Hierarchen und Theologen der ROK, die in der Sowjetzeit unter den 
gegebenen Umständen in ernsthafter und aufrichtiger Gesinnung den 
Kontakt zu den westlichen Kirchen gesucht haben. Aus diesen drei 
Gruppen seien exemplarisch V. V. Bolotow3, G. Florovsky4 und Me-

3 Bolotow, 1854—1900, russischer Kirchenhistoriker, vertrat die Ansicht, das Filioque sei 
ein westliches Theologumenon, das also nicht notwendigerweise kirchentrennenden 
Charakter haben müsse.

4 G. Florovsky, 1893-1979, im amerikanischen Exil wirkender Theologe, einer der bedeu­
tendsten orthodoxen Theologen des 20. Jahrhunderts, Wegbereiter des ÖRK.

urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0041-1



tropolit Nikodim? gENANNEL uch die Tatsache, 24SS die ökumenischen
Beziehungen 7zwischen westlichen un: östlichen Kirchen überhaupt

schweren Krise stecken, spricht dafür, 24SS es 1er nicht 11Ur C1iMNC
besondere Haltung der RO  R geht Vielmehr I1SL C111 kritische Haltung
ZuUuUr Sökumenischen Annäherung Reihe VO  - orthodoxen Kır-
chen Doch darf dabei nicht übersehen werden, 2aSS f auch iMn

den orthodoxen Kirchen Menschen oibt die sich dem Anliegen der Oku-
INEIC verschrieben haben un: sich dafür CHNSASICIEN Dass andere diesen
Bemühungen eher skeptisch gegenüberstehen un: die CISCHLC Glaubens-
lehre i Getahr sehen, andert daran nichts. Das i1ST westlichen Kir-
chen nicht anders.

IN theologische Faktoren

In den abschließenden UÜberlegungen soll edacht werden, welche Rolle
hierbei die nicht theologischen Faktoren spielen die für die Okumene
VO  . großer Wichtigkeit sind „uch wenn S1C oft nicht genügend beachtet
werden 1ermit sind nıcht NUr die politischen Umstände SEMEINT (von
denen bereits die Rede war), sondern VOL aAllem auch die unterschied-
lichen Denkstile, verschiedenen kulturellen Hintergründe und Zu-
sammenhang damit die Frage ach eiNnem grundsätzlichen kulturellen
Unterschied

VWıe bereits erwähnt gilt oft die politische „Wende als entscheiden-
der Faktor für die Verschlechterung der ökumenischen Beziehungen
och sollte ach dem Gesagten deutlich SCIHINL, dass SIC Nur Kataly-

darstellte, durch den die veränderten Beziehungen offenbarOI-
den sind Allerdings iST bekanntlich ach dem nde des Kalten Krieges
die These entwickelt worden, zwischen Kulturkreisen gebe 6S Grenzen,
die 111 der Zukunft die CUCI) Kontliktlinien darstellen würden Man hat
auch versucht diese These als Paradigma autf die Veränderungen und VT

allem autf die Geschichte der ökumenischen Beziehungen ber-
tragen Hierbei sind VOT allem ‚.WOCI Elemente ZEeENANNLT worden Im e..

Metropolit Nikodim, Förderer der Okumene der ROK trat besonders
für die Kontakte ZUT katholischen Kirche C1in Im Buch VO  - Besier (vgl Anm 1)
heißt CX über ihn lapidar „Agent des KGB“ (S Anm 43)
SO Avvakumov Aufsatz Okumenische Utopie und gesellschaftliche Wirk-
lichkeit Münchner Theologische Zeitschrift (1998) 19/-214

200

UNIVERSITAÄTS-

BIRLIO|!|HEK

tropolit Nikodim5 genannt. Auch die Tatsache, dass die ökumenischen 
Beziehungen zwischen westlichen und östlichen Kirchen überhaupt in 
einer schweren Krise stecken, spricht dafür, dass es hier nicht nur um eine 
besondere Haltung der ROK geht. Vielmehr ist eine kritische Haltung 
zur ökumenischen Annäherung einer ganzen Reihe von orthodoxen Kir­
chen zu eigen. Doch darf dabei nicht übersehen werden, dass es auch in 
den orthodoxen Kirchen Menschen gibt, die sich dem Anliegen der Öku­
mene verschrieben haben und sich dafür engagieren. Dass andere diesen 
Bemühungen eher skeptisch gegenüberstehen und die eigene Glaubens­
lehre in Gefahr sehen, ändert daran nichts. Das ist ja in westlichen Kir­
chen nicht anders.

Nicht theologische Faktoren

In den abschließenden Überlegungen soll bedacht werden, welche Rolle 
hierbei die nicht theologischen Faktoren spielen, die für die Ökumene 
von großer Wichtigkeit sind, auch wenn sie oft nicht genügend beachtet 
werden. Hiermit sind nicht nur die politischen Umstände gemeint (von 
denen bereits die Rede war), sondern vor allem auch die unterschied­
lichen Denkstile, verschiedenen kulturellen Hintergründe und -  im Zu­
sammenhang damit -  die Frage nach einem grundsätzlichen kulturellen 
Unterschied.

Wie bereits erwähnt, gilt oft die politische „Wende“ als entscheiden­
der Faktor für die Verschlechterung der ökumenischen Beziehungen. 
Doch sollte nach dem Gesagten deutlich sein, dass sie nur einen Kataly­
sator darstellte, durch den die veränderten Beziehungen offenbar gewor­
den sind. Allerdings ist bekanntlich nach dem Ende des Kalten Krieges 
die These entwickelt worden, zwischen Kulturkreisen gebe es Grenzen, 
die in der Zukunft die neuen Konfliktlinien darstellen würden. Man hat 
auch versucht, diese These als Paradigma auf die Veränderungen und vor 
allem auf die Geschichte der ökumenischen Beziehungen zu über­
tragen.6 Hierbei sind vor allem zwei Elemente genannt worden: Im Wes­

5 Metropolit Nikodim, 1929-1978, Förderer der Ökumene in der ROK, trat besonders 
für die Kontakte zur katholischen Kirche ein. Im Buch von Besier u.a. (vgl. Anm. 1) 
heißt es über ihn lapidar: „Agent des KG B“ (S. 40, Anm. 43).

6 So G. Awakumov in seinem Aufsatz „Ökumenische Utopie und gesellschaftliche Wirk­
lichkeit“ , in: Münchner Theologische Zeitschrift 49 (1998) 197-214.

urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0042-7



ten habe INnan weni1g verstanden, dass hinter den ökumenischen
Bestrebungen die staatlichen Behörden gestanden haben, un das
Schicksal! der unterdrückten griechisch-katholischen Kirche sei bei den
ökumenischen Begegnungen nıcht deutlich angesprochen WOI -

den Akzeptiert INan das Kontliktlinien-Modell als Paradigma, dann
gäbe einen erundsätzlichen, vielleicht aum überwindbaren Unter-
schied zwischen den Kirchen, der dem Kulturunterschied entspricht.
Hier se1 1Ur angedeutet, 4SsSs die theologisch unterschiedlichen nsätze
(die sich mıt den Stichworten „Neo-Hesychasmus“ und „Scholastik“
charakterisieren ließen) ann miteinander nicht kompatiblen, weil
grundlegend unterschiedlichen Systemen würden.

Die Kernfrage lautet also Inwieweit korreliert die verbreitete Ableh-
NUNg westlicher VWerte in der russischen Gesellschaft MI1t der Ablehnung
VO ÖOkumene in der ROK? Koönnte se1ın, 2SS die Krise der ÖOkumene
gleichsam der kirchliche Ausdruck für das tiefe Misstrauen ist, das ın
Russland gegenüber dem VWesten herrscht? och eine solche Ansicht
scheint ur7z greifen. Sicherlich gibt 6S eine Wechselbeziehung, und
kirchliches Verhalten Ist Nn1€e unabhängig VO  3 der Gesellschaft, in der eine
Kirche ebt Beide Phänomene PasSSCh zueinander un! erganzen einander
zuweilen auch (etwa, WEeNnNn die ROK auch solche Flemente der russ1-
schen Politik rechtfertigt, die aum Zu rechtfertigen sind), aber s$1e bedin-
CN einander nicht Die ROK 1St heute also nicht VO Staat abhängig,
aber s1e tragt den russischen Staat und die ihm wichtigen Anliegen VO

sich miıt un vertritt sie öftentlich.
och hat die Kritik der RO  R der ökumenischen Bewegung ihren

Hauptgrund nıcht ın einer grundsätzlichen ablehnenden Haltung
gegenüber der ÖOÖkumene, sondern VOF allem ın der (vielleicht {1UT VCI-

meintlichen) Wahrnehmung, die ROK und überhaupt die Orthodoxie
habe wenig Gelegenheit ihre spezifischen Anliegen vorzubringen und

artikulieren. Das gilt für den politischen Bereich (z.B die Kritik Russ-
lands un der ROK der NA TO-Intervention Jugoslawien)
ebenso WI1]e für den kirchlichen (z.B die Diskussion gleich-
geschlechtlichen Lebensgemeinschaften im ORK) uch lässt sich
den beiden bislang vollzogenen Austritten orthodoxer Kirchen Au den
ökumenischen remien (Orthodoxe Kirche Von Bulgarien und rtho-
OXe Kirche VO Georgien) deutlich sehen, 4SS diese nicht sehr Au

grundsätzlichen Erwägungen erfolgt sind, sondern VOILI allem autf Grund
von konkreten Problemen innerhalb dieser Kirchen. Die Bemühungen
der ROK, der bestehenden Probleme un: der unterschiedlich be-

201

ATS-

. ”RA BIRLIO|!|HEK
HG

ten habe man zu wenig verstanden, dass hinter den ökumenischen 
Bestrebungen die staatlichen Behörden gestanden haben, und das 
Schicksal der unterdrückten griechisch-katholischen Kirche sei bei den 
ökumenischen Begegnungen nicht deutlich genug angesprochen wor­
den. Akzeptiert man das Konfliktlinien-Modell als Paradigma, dann 
gäbe es einen grundsätzlichen, vielleicht kaum überwindbaren Unter­
schied zwischen den Kirchen, der dem Kulturunterschied entspricht. 
Hier sei nur angedeutet, dass die theologisch unterschiedlichen Ansätze 
(die sich mit den Stichworten „Neo-Hesychasmus“ und „Scholastik“ 
charakterisieren ließen) dann zu miteinander nicht kompatiblen, weil 
grundlegend unterschiedlichen Systemen würden.

Die Kernfrage lautet also: Inwieweit korreliert die verbreitete Ableh­
nung westlicher Werte in der russischen Gesellschaft mit der Ablehnung 
von Ökumene in der ROK? Könnte es sein, dass die Krise der Ökumene 
gleichsam der kirchliche Ausdruck für das tiefe Misstrauen ist, das in 
Russland gegenüber dem Westen herrscht? Doch eine solche Ansicht 
scheint zu kurz zu greifen. Sicherlich gibt es eine Wechselbeziehung, und 
kirchliches Verhalten ist nie unabhängig von der Gesellschaft, in der eine 
Kirche lebt. Beide Phänomene passen zueinander und ergänzen einander 
zuweilen auch (etwa, wenn die ROK auch solche Elemente der russi­
schen Politik rechtfertigt, die kaum zu rechtfertigen sind), aber sie bedin­
gen einander nicht. Die ROK ist heute also nicht vom Staat abhängig, 
aber sie trägt den russischen Staat und die ihm wichtigen Anliegen von 
sich aus mit und vertritt sie öffentlich.

Doch hat die Kritik der ROK an der ökumenischen Bewegung ihren 
Hauptgrund nicht in einer grundsätzlichen ablehnenden Haltung 
gegenüber der Ökumene, sondern vor allem in der (vielleicht nur ver­
meintlichen) Wahrnehmung, die ROK und überhaupt die Orthodoxie 
habe zu wenig Gelegenheit ihre spezifischen Anliegen vorzubringen und 
zu artikulieren. Das gilt für den politischen Bereich (z.B. die Kritik Russ­
lands und der ROK an der NATO-Intervention gegen Jugoslawien) 
ebenso wie für den kirchlichen (z.B. die genannte Diskussion zu gleich­
geschlechtlichen Lebensgemeinschaften im ÖRK). Auch lässt sich an 
den beiden bislang vollzogenen Austritten orthodoxer Kirchen aus den 
ökumenischen Gremien (Orthodoxe Kirche von Bulgarien und Ortho­
doxe Kirche von Georgien) deutlich sehen, dass diese nicht so sehr aus 
grundsätzlichen Erwägungen erfolgt sind, sondern vor allem auf Grund 
von konkreten Problemen innerhalb dieser Kirchen. Die Bemühungen 
der ROK, trotz der bestehenden Probleme und der unterschiedlich be-

urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0043-3



ertefifen Fragen einem mOodus vivendi mıit dem Weltkirchenrat
kommen, und insbesondere die Reformvorschläge, die Metropolit Kirill,

Chet des Außenamtes der ROK, der
„Das Interesse der RÖ  en an einer jungsten Zeit vorgelegt hat’, zeigen, 255

das Interesse dieser Kirche einer Söku-okumenischen Annäherung miıt dem
Westen ıst ernst. menischen Annäherung mıiıt dem Westen

1St. Wenn diese' Annäherung nıcht
SO leicht VOFr SIC geht, WIE CS wünschenswert ware, und WEeNn S1e anders
aussieht, als IiNan sich das 1m Westen häufig vorstellt, 1St das nicht allein
der RO  R anzulasten.

Vgl „A Possible Structure of the World Council of Churches“, Ecumenical Review
51 (1999) 351—354 Metropolit rl schwebt die Einrichtung zweiler Gremien VOr: eiınes
„Rates“”, dem alle Kirchen praktische und allen gemeinsame Probleme besprechen
könnten, SOWIle eines „Forums”, dem die Konfessionstamilien über theologische Lra-
SCH verhandeln würden. Das Problem, dass die orthodoxen Mitgliedskirchen des ORK

theologischen Fragen ohne weıteres überstimmt werden könnten (der Autor spricht
VO  — den Orthodoxen als iner „strukturellen Minderheit“), Ware damit behoben: ebenso
denkt der Metröpolit I1 ıne Mitgliedschaft der katholischen Kirche in diesem Forum.

202

UNIVERSITAÄTS-

O! HEKR
. ” HG

werteten Fragen zu einem modus vivendi mit dem Weltkirchenrat zu 
kommen, und insbesondere die Reformvorschläge, die Metropolit Kirill,

Chef des Außenamtes der ROK, in der 
„D as Interesse der R O K  an einer jüngsten Zeit vorgelegt hat7, zeigen, dass 
ökumenischen Annäherung mit dem das Interesse dieser Kirche an einer öku- 
Westen ist ernst.“  menischen Annäherung mit dem Westen

ernst ist. Wenn diese Annäherung nicht 
so leicht vor sich geht, wie es wünschenswert wäre, und wenn sie anders 
aussieht, als man sich das im Westen häufig vorstellt, so ist das nicht allein 
der RO K anzulasten.

7 Vgl. „A Possible Structure of the World Council of Churches“, in: Ecumenical Review 
51 (1999) 351-354. Metropolit Kirill schwebt die Einrichtung zweier Gremien vor. eines 
„Rates“, in dem alle Kirchen praktische und allen gemeinsame Probleme besprechen 
könnten, sowie eines „Forums“, in dem die Konfessionsfamilien über theologische Fra­
gen verhandeln würden. Das Problem, dass die orthodoxen Mitgliedskirchen des ÖRK 
in theologischen Fragen ohne weiteres überstimmt werden könnten (der Autor spricht 
von den Orthodoxen als einer „strukturellen Minderheit“), wäre damit behoben; ebenso 
denkt der Metröpolit an eine Mitgliedschaft der katholischen Kirche in diesem Forum.

urn:nbn:de:bvb:384-uba002528-0044-9


